
 

 
Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 
DOI: https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3935 
 

   This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License                                                                                

 
 
 

  

ARQUITETURA DA DOR: 
PATRIMÔNIO DIFÍCIL, MEMÓRIAS 
SUBMERSAS E LUGARES 
TRAUMÁTICOS DA ESCRAVIDÃO 
NAS CASAS DE TRADIÇÃO 
COLONIAL DA CHAPADA 
DIAMANTINA 

ARCHITECTURE OF PAIN: 
DIFFICULT HERITAGE, 
SUBMERGED MEMORIES, AND 
TRAUMATIC SITES OF SLAVERY IN 
THE COLONIAL-TRADITION 
HOUSES OF CHAPADA 
DIAMANTINA 

Resumo 
O artigo analisa as casas de tradição colonial da 
Chapada Diamantina construídas com a técnica de taipa 
de mão, propondo a sua reinterpretação como 
patrimônios difíceis e lugares traumáticos. 
Fundamentado em abordagens interdisciplinares da 
história e interiorização atlântica e da diáspora africana, 
o estudo sustenta que tais edificações não são meros 
exemplares da arquitetura vernacular brasileira, mas 
vestígios materiais do trabalho compulsório de africanos 
escravizados e povos indígenas sistematicamente 
explorados. Com base em discussão teórica específica, 
argumenta-se que essas construções materializam 
memórias submersas e resistências silenciadas, sendo, 
portanto, documentos históricos da dor. Ao discutir os 
limites do modelo monumental e celebratório do 
patrimônio nacional, o artigo propõe uma musealização 
crítica desses bens, pautada na ética da memória e na 
escuta dos descendentes. Defende-se que as casas da 
Chapada, tradicionalmente estetizadas como expressão 
da cultura colonial, sejam reconhecidas como lugares de 
memória traumática, cujas paredes de barro encerram 
marcas de violência e gestos de agência afro-indígena. 
 
Palavras-chave: patrimônio difícil; arquitetura 
afro-indígena; casas de taipa de mão; interiorização e 
história atlântica; musealização. 

 

Abstract 
The article analyzes the colonial-tradition houses of 
Chapada Diamantina built using the taipa de mão (wattle 
and daub) technique, proposing their reinterpretation as 
difficult heritage and traumatic sites. Grounded in 
interdisciplinary approaches from Atlantic History and 
African diaspora studies, the study argues that such 
buildings are not mere examples of Brazilian vernacular 
architecture, but material traces of the compulsory labor 
of enslaved Africans and systematically exploited 
Indigenous peoples. Based on a specific theoretical 
discussion, it is contended that these constructions 
materialize submerged memories and silenced 
resistances, thus serving as historical documents of pain. 
In discussing the limitations of the monumental and 
celebratory model of national heritage, this article 
proposes a critical musealization of these assets, 
grounded in the ethics of memory, listening to 
descendants, and valuing Afro-Indigenous knowledge. 
The hypothesis is developed that the houses of the 
Chapada Diamantina region, traditionally aestheticized 
as expressions of colonial culture, should be recognized 
as places of traumatic memory, whose mud walls contain 
marks of violence, but also gestures of agency, 
resistance, and identity. 
 
Keywords: difficult heritage; Afro-indigenous; 
architecture; taipa de mão houses; Atlantic history; 
musealization 

Carlos Gustavo Nóbrega de Jesus  
Doutor e Pós -doutor em História  
Docente DFCH/PPGH/UESC-Ilhéus 
cgnjesus@uesc.br 

https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3935


 
ARQUITETURA DA DOR 

2                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

INTRODUÇÃO 
O presente artigo tem o objetivo de apresentar alguns resultados de uma 

pesquisa acadêmica1 sobre as casas de tradição colonial na Chapada da 

Diamantina na Bahia2, construídas com a técnica de taipa de mão3. Tais bens 

foram denominados “casas de tradição colonial” porque, de acordo com 

documentação histórica, inventários técnicos e características morfológicas, 

foram construídas com técnicas correntes do período colonial brasileiro já no 

período imperial.4 A investigação concentra-se em exemplares situados nas 

cidades de Lençóis, Mucugê e Rio de Contas, locais de extração de ouro e 

depois diamantes da região.   

Em sua primeira fase, a pesquisa articulou história atlântica, estudos da 

diáspora africana e epistemologias decoloniais, resultando na formulação do 

conceito de “interiorização atlântica”, o qual auxiliou compreender a 

transferência de populações escravizadas africanas e de povos indígenas do 

litoral para o sertão baiano. Combinada ao exame da documentação histórica, 

essa base teórica permitiu identificar que as casas de taipa de mão da Chapada 

da Diamantina foram erigidas por tais trabalhadores africanos e indígenas na 

condição de escravidão. A partir daí foram levantados indícios que sugeriram a 

fusão de soluções arquitetônicas de matriz africana com técnicas vernaculares 

indígenas, como a amarração de esteios com cipós e determinadas 

disposições estruturais, configurando essas moradias como depositárias de um 

repertório técnico afro-indígena singular.5 

Com base nessas observações, a fase subsequente da investigação abordada 

neste artigo, teve como objetivo reinterpretar essas habitações como 

 
1  O artigo é parte dos resultados do projeto de pesquisa denominada “Interiorização do Atlântico e Diáspora : os 
modos de fazer africano na arquitetura de tradição colonial em Ilhéus e na Chapada da Diamantina”, desenvolvida 
no Departamento de Filosofia e Ciências Humanas (DFCH) e no Programa de Pós-Graduação em História (PPGH) 
da UESC-Ilhéus-Bahia, e cadastrada na Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação (PROPP) da Universidade 
Estadual de Santa Cruz-Ilhéus/Bahia (UESC), sob o número Processo SEI 073.11045.2023.0006832-81.  
2 No total, o território chapadino abriga 58 municípios, localiza-se na porção central do Estado da Bahia e 
caracteriza-se por um relevo diversificado, com altitudes que variam de 400 a 2.000 metros, abrangendo serras, 
planaltos, vales e rios que formam um ecossistema de grande biodiversidade. A região corresponde a uma das 
mais antigas formações geológicas da América do Sul, com cerca de 1,2 bilhões de anos. Tais características 
foram fundamentais para a formação de jazidas de diamantes, que mais tarde moldariam a história econômica e 
social da região. 
3 A taipa de mão é um tipo de construção com terra, que também é conhecida como pau pique, sobre suas 
especificidades e diferenças de outras formas de construção em terra conferir (Jesus, 2024) e (Rezende, Lopes, 
2016, p.28-29).   
4  As características da arquitetura colonial não se resumem à arquitetura com terra, mas a taipa de mão ou pau a 
pique, são evidências presentes na maioria dessas construções. Sobre as demais especificidades de tal tipo de 
arquitetura conferir, (Colin, 2010).  
5 Para se aprofundar nos resultados e métodos dessa primeira fase da pesquisa conferir o artigo “Interiorização do 
Atlântico e da Diáspora africana para a América: O modo de fazer afro-indígena na arquitetura de tradição colonial 
na Chapada da Diamantina”, (Jesus, 2024). 



 
ARQUITETURA DA DOR 

3                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

evidências materiais da violência do escravismo. Defendeu-se a hipótese de 

que tais bens, comumente estetizados e considerados heranças da "cultura 

colonial", devem ser compreendidos como "patrimônios difíceis" e lugares 

"traumáticos" por incorporarem em sua própria materialidade marcas de 

trabalho coercitivo, da dor histórica e de silenciamentos simbólicos. O conceito 

de “patrimônio difícil”, aqui adotado, refere-se às edificações, objetos e espaços 

associados ao sofrimento, à exceção, ao encarceramento, à segregação, à 

punição e à morte (Meneguello, 2022). Portanto, argumenta-se que as ações 

de moldar o barro e entrelaçar a madeira foram consideradas tanto técnicas 

quanto expressões de inscrição de resistência simbólica. Dessa forma, a taipa 

de mão, aplicada na região em casas de tradição colonial torna-se um 

documento histórico da dor e da agência dos seus construtores. 

Com base nessas hipóteses, no artigo propõe-se uma revisão crítica dos 

paradigmas de patrimonialização no Brasil, tensionando discursos 

celebratórios que privilegiaram estéticas eurocêntricas e bens da elite 

luso-brasileira, em detrimento dos testemunhos materiais da escravidão e das 

culturas africanas e indígenas. Nesse contexto, as casas da Chapada devem 

ser tratadas como objetos de disputa de memória, cuja preservação e 

musealização crítica devem contribuir para reconhecer não apenas seus 

sistemas construtivos, mas também seu caráter traumático como suporte de 

experiências e “memórias submersas” (Pollak, 1999). 

Para desenvolver esses argumentos, o texto organiza-se em três eixos 

analíticos. O primeiro apresenta os resultados da pesquisa empírica sobre as 

casas, a partir do cruzamento da investigação de campo com informações dos 

cadernos técnicos do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN) — em especial o “Inventário de Sítios Históricos e Conjuntos Urbanos 

de Monumentos Nacionais: Norte, Nordeste e Centro-Oeste”, v. 3 — e do 

inventário do Instituto do Patrimônio Artístico e Cultural da Bahia (IPAC)6, 

complementados por bibliografia especializada e registros fotográficos. O 

segundo discute os fundamentos teóricos dos conceitos de “patrimônio difícil” 

e “lugares traumáticos”, situando sua consolidação epistemológica e suas 

 
6 “O Inventário de Proteção do Acervo Cultural da Bahia, também conhecido como IPAC/SIC, foi executado na 
década de setenta do século XX, sob coordenação do arquiteto Paulo Ormindo de Azevedo, através da Secretaria 
da Indústria e Comércio/Coordenação de Fomento ao Turismo, Governo do Estado da Bahia. Constituiu-se como 
iniciativa pioneira no Brasil, utilizando como base o sistema desenvolvido pelo Conselho de Cooperação Cultural 
da Europa para o fichamento de monumentos, o qual era usado por várias nações.[...].”SIPAC. Sistema de 
Informação do Patrimônio Cultural da Bahia. Disponível em: http://patrimonio.ipac.ba.gov.br/documentacao-e-
memoria/ipac-sic/. Acesso em 23 jul.2024. O trabalho foi publicado em seis volumes, ficando o quarto volume 
dedicado à região das cidades oitocentistas diamantinas baianas. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

4                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

implicações práticas. O terceiro propõe diretrizes para a musealização crítica 

desses espaços, articulando experiências internacionais e princípios da 

museologia social, do museu de território e do museu de percurso. Assim, a 

reinterpretação do patrimônio edificado da Chapada como documento 

traumático insere-se em um esforço mais amplo de descolonização das 

narrativas históricas e patrimoniais brasileiras, afirmando o valor histórico, ético 

e político dessas casas de taipa como dispositivos de memória que se equilibra 

entre estética e dor, silêncio e emergência de vozes deliberadamente 

esquecidas. 

  

CHAPADA DE DIAMANTINA E AS CASAS DE TRADIÇÃO 
COLONIAL: LENÇÓIS, MUCUGÊ E RIO DE CONTAS  

 
A Chapada Diamantina começou a ser ocupada pelos colonizadores a partir de 

1671, nas cabeceiras dos rios Paraguaçu, Jacuípe e Jequiriçá, com a tomada 

das serras do Orobó e do Sincorá, em um processo marcado pelas “bandeiras”, 

que transportavam africanos e indígenas, em grande parte em situação de 

escravização. Inicialmente voltada à pecuária, a região passou, no início do 

século XVIII, à extração de ouro, gerando intensa exploração e migração. Lins 

e Santana (2017) destacam que as primeiras descobertas do minério 

ocorreram em Jacobina, ao norte da Chapada, e na área  ao sul que daria 

origem à vila e depois cidade de Rio de Contas, cuja relevância comercial e 

cultural se projetou em âmbito estadual e nacional (Pereira; Amaral, 2022).  

No entanto, a exploração de ouro decaiu em compasso com a descoberta de 

diamantes em 1844, onde hoje se situam as cidades de Mucugê e Lençóis, 

inaugurando a fase mais próspera da história regional da Chapada e a 

convertendo em um dos principais polos diamantíferos do Brasil. Tal 

desenvolvimento atraiu intenso fluxo migratório, inclusive de escravizados 

libertos ou fugidos (Brasil, 2005). Aos poucos a extração e o garimpo de 

diamantes fizeram da Bahia a maior produtora mundial à época, com Lençóis 

assumindo o posto de segundo centro de desenvolvimento econômico do 

estado. Contudo, a cerca de aproximadamente cem anos depois, esse apogeu, 

foi seguido por acentuado declínio físico e econômico da extração de 

diamantes. Mas, tal atividade diamantífera contribuiu para a formação de 

diversos núcleos urbanos que ainda preservam traços arquitetônicos de 

tradição colonial. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

5                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

O que se pretende destacar é que todo esse processo foi acompanhado por 

forte exploração do trabalho na construção civil, frequentemente sob condições 

de escravidão, envolvendo trabalhadores deslocados do litoral, do Recôncavo 

baiano e de outras regiões do país para o sertão diamantino. (cf. Jesus, 2024) 

Essa combinação entre a riqueza de bens de tradição colonial e a intensa 

circulação de trabalhadores no século XIX, fatores diretamente vinculados à 

economia mineral, é que fundamentou a escolha de Lençóis, Mucugê e Rio de 

Contas, no centro do Estado da Bahia, como focos da pesquisa (Figura 1).  

 
Com isso, pode-se dizer que inserida nesse contexto de colonização, 

mineração e deslocamentos forçados, a Chapada Diamantina foi intensamente 

marcada, entre os séculos XVII e XIX, por movimentos de populações africanas 

escravizadas e de povos indígenas desterritorializados. Esses fluxos 

reconfiguraram o sertão baiano e promoveram a circulação de saberes, 

técnicas e práticas culturais oriundas de diferentes margens do Atlântico. Por 

isso, a pesquisa dialogou com a história atlântica para compreender o sertão 

não como espaço isolado, mas como parte de um “ambiente atlântico” (Games, 

Figura 1. Lençóis, Mucugê e 
Rio de Contas no mapa do 
Estado da Bahia. Fonte: Mapa 
desenvolvido pelo autor. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

6                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

2008; Armitage, 2014), articulado por rotas comerciais, redes de escravidão e 

transferências tecnológicas, no qual se forjaram novas formas de vida material.  

É a partir desse enquadramento que se propôs na primeira parte da pesquisa 

o conceito de “interiorização atlântica” (Jesus, 2024), o que auxiliou a entender 

a difusão de práticas, experiências e tecnologias do litoral para o interior, 

especialmente para o sertão baiano. Não é demais afirmar que o Atlântico, 

concebido como espaço histórico e não apenas geográfico, possibilitou fluxos 

culturais que ultrapassaram a zona costeira, conectando rotas continentais, 

circuitos de comércio, mobilidade de tropeiros, homens livres pobres, africanos 

escravizados e indígenas deslocados. Esses “homens de caminhos” (Ivo, 2012, 

p. 35) atuaram como agentes de conexão entre o mundo atlântico e o sertão, 

adaptando técnicas construtivas, cosmologias e práticas laborais às realidades 

locais.  

É nesse cenário de “interiorização atlântica” que se insere a arquitetura de 

tradição colonial da Chapada. A presença de casas construídas com técnicas 

de terra, em especial a taipa de mão ou pau a pique, revela simultaneamente 

a apropriação de recursos materiais locais (barro, madeira, fibras vegetais) e a 

transposição e reinvenção de saberes técnicos africanos e indígenas. Assim, a 

extração mineral mobilizou grande contingente de mão de obra escravizada, o 

que contribuiu para o assentamento de elites regionais que recorreram a esses 

trabalhadores para erguer suas casas, que em sua maioria tinha presença da 

taipa de mão. Embora socialmente estigmatizada como técnica “atrasada” 

(Vieira, 2017), tal prática era dominada por essa mão de obra especializada 

africana e indígena, mostrando-se altamente eficiente do ponto de vista 

térmico, estrutural e de adaptação ao relevo.  

Esse quadro permitiu interpretar os canteiros de obras nas cidades da 

Chapada, principalmente no século XIX, não só como territórios de exploração 

extrema de africanos e indígenas escravizados, mas de espaço de extroversão 

da tecnologia da taipa de mão por esses obreiros. Tais evidências permitiram a 

enxergar que o trabalho compulsório na Chapada da Diamantina não se 

restringia aos campos e lavras, mas alcançava também as áreas urbanas e 

domésticas, com forte presença de “escravos de ofício” especializados em 

construções e reparos. É com base na documentação histórica, que 

comprovamos que o saber técnico era amplamente dominado pelos próprios 

escravizados, frequentemente referidos em registros cartoriais como 

“barreiros” e “taipadores”, o que aponta para a existência de mestres negros de 



 
ARQUITETURA DA DOR 

7                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

ofício nos canteiros de obra da região. 7 Tal informação ainda foi corroborada 

pelos estudos sobre técnicas construtivas que associam a taipa de mão às 

tradições de povos bantos e sudaneses trazidos ao Brasil pela diáspora 

forçada. (Jesus, 2020). Ao serem escravizadas, essas populações tiveram suas 

competências apropriadas e silenciadas, frequentemente subsumidas à autoria 

de mestres europeus, num processo de apagamento, o que integra o que 

Grada Kilomba (2019) denomina “epistemologia colonial do silenciamento”.  

No entanto, o exercício metodológico baseado no cruzamento entre essas 

discussões teóricas, a análise da documentação cartorária e a observação 

direta das casas como parte da cultura material da Chapada, revelou que a 

taipa de mão ali encontrada não resultou de simples transplante de modelos 

africanos, mas também incorporou conhecimentos indígenas. Ao lado de 

indícios da taipa africana — entrelaçado de varas preenchido com barro e fibras 

vegetais — identificaram-se características relacionadas a modos indígenas de 

construir, como o uso de bambu e cipós no trançamento das paredes (cf. Jesus, 

2024) Essa combinação sugeriu um processo de fusão criativa de saberes em 

contexto de dominação, compreendido como um “devir afro-indígena” (Mello, 

2003; 2014), isto é, um hibridismo produzido em territórios marcados por 

assimetrias de poder, nos quais as práticas construtivas funcionam também 

como suportes de significados culturais, cosmológicos e de resistência.  

Assim, concluiu-se, na primeira fase da pesquisa, que as casas de taipa de 

mão podem ser lidas como arquivos involuntários de memória de uma prática 

afro-índigena. A disposição dos elementos construtivos, as adaptações 

espaciais internas e os modos de execução da taipa evidenciam o 

tensionamento entre modelos coloniais impostos e lógicas construtivas 

derivadas de tradições afro-indígenas. Tais bens configuram-se, assim, como 

espaços de disputa simbólica, em que dominação e criação se entrelaçam e 

revelam arquivos não oficiais de experiências escravizadas silenciadas. 

Reconhecer essa arquitetura como fruto de saberes especializados de 

africanos e indígenas implica romper com a subalternização dos 

conhecimentos não europeus e com a marginalização dessas arquiteturas nos 

discursos patrimoniais.  

 
7 Tais informações foram compiladas em documentações cartoriais como: “Escritura de Compra e Venda do Major 
Antônio Lopes da Silva. Lençóis 09-05-1871”.  Arquivo do Fórum de Lençóis. Tabelionato de notas. Escritura de 
Compra e Venda do Major Antônio Lopes da Silva. Livro de notas nº 5, p.264. “Inventário do comendador Antônio 
Botelho de Andrade.  Arquivo Público do Estado da Bahia. Judiciário. Série Inventário/Inventário do Comendador 
Antônio Botelho. Localização. Est.03/ Cx. 1049/Maço 1518/ Doc. 05. 1871, Inventário de Francisco Xavier 
Rodrigues de Oliveira. Arquivo Público do Estado da Bahia. Judiciário. Série Inventário. Inventário de Francisco 
Xavier Rodrigues de Oliveira. Localização Est..03/Cx.1013/ Maço1482/ Doc.10. 1870/76. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

8                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Dessa forma, em uma etapa subsequente da pesquisa interpretou-se que, por 

intermédio dessa chave explicativa, as habitações de taipa podem ser 

compreendidas como bens cuja memória inquieta projetos identitários 

nacionais — uma espécie de “patrimônio negativo” (Meskell, 2002) —, uma vez 

que evocam a violência da escravidão e o trabalho compulsório racializado, 

mas também, por outro lado, salientam a especialidade técnica, a agência e a 

resistência de seus construtores. O barro, neste contexto, transcende o papel 

de mera matéria: torna-se memória, gesto e testemunho oculto que clama por 

reconhecimento. É precisamente essa condição ambivalente — 

simultaneamente incômoda e reveladora — que provoca tensões nas maneiras 

pelas quais as políticas patrimoniais definem o que deve (ou não) ser 

formalmente reconhecido como patrimônio. No que diz respeito à Chapada 

Diamantina, essa tensão se concretiza na própria trajetória de 

patrimonialização do casario urbano, o que contribuiu para que uma parte 

destas moradas em Lençóis fosse tombada em nível federal em 1973, assim 

como as de Mucugê e Rio de Contas em 1980 (cf. Brasil, 2005, p. 241, 257 e 

271). Esse reconhecimento resultou em estudos e abordagens técnicas 

referentes a esses bens, o que se consubstanciou em outra justificativa para a 

escolha dessas três cidades. Desta forma, pode-se dizer que tal opção não foi 

aleatória, pois a investigação desses bens, particularmente os de tradição 

colonial da Chapada, partiu de estudos prévios, ainda que panorâmicos, sobre 

a caracterização morfológica e construtiva das casas de tradição colonial. 

Assim, a abordagem a respeito da presença de arquitetura com terra em tais 

bens de tradição colonial se baseou na articulação entre quatro grupos de 

materiais.   

(a) a publicações técnicas: “Inventário Sítios históricos e conjuntos urbanos de 

monumentos nacionais: norte, nordeste e centro-oeste” V.3, caderno técnico do 

IPHAN/Programa Monumenta, que teve parte dos estudos dedicados aos 

conjuntos urbanos de Lençóis (Brasil, 2005, pp. 241 248), Mucugê ( Brasil, 

2005, pp. 257 262) e Rio de Contas (Brasil, 2005, pp. 271 278); e do “Inventário 

do Instituto do Patrimônio e Artístico Cultural da Bahia” (IPAC), com o incentivo 

do Programa Cidades Históricas (PCH).  

(b) literatura acadêmica recente que aprofunda a análise morfológica e histórica 

desses núcleos urbanos  

(c) observações diretas e análises de tais bens como cultura material realizadas 

em trabalho de campo na região da Chapada Diamantina, alinhadas à fase 

empírica de mapeamento do projeto;  



 
ARQUITETURA DA DOR 

9                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

 (d) um conjunto de registros fotográficos produzidos pelo autor e publicados 

nos diversos estudos das três cidades, que documentam os núcleos urbanos e 

as casas selecionadas em seus contextos atuais. Essas fontes visuais incluem 

fotografias de fachadas, vistas de conjunto e plantas baixas, que documentam 

as casas em diferentes estados de conservação. 

(e) documentação histórica cartorária das três cidades presentes em arquivos 

e centros de pesquisa 

Tal triangulação permitiu definir um corpus representativo de casas de tradição 

colonial como vestígios materiais do trabalho forçado no século XIX na região 

da Chapada baiana, principalmente entre os períodos de intensificação dos 

ciclos de ouro (Rio de Contas) e diamantes (Lençóis e Mucugê), conectando a 

interiorização atlântica à memória submersa de violências coloniais. 

Em todos os estudos técnicos e acadêmicos consultados a posição é unanime 

acerca do uso da terra, principalmente da técnica de taipa de mão na 

arquitetura de tradição colonial da Chapada. Paulo Ormindo de Azevedo, 

coordenador do Inventário do IPAC destacou essa singularidade da arquitetura 

das lavras diamantinas na Chapada Diamantina: 
Na faixa de mineração de diamantes, isto é, na vertente oriental do planalto, 
colonizada em meados do século passado por garimpeiros, na maior parte 
originários da Comarca do Serro do Frio, o padrão arquitetônico é o mineiro: 
construções mais leves e coloridas, onde os vazios prevalecem sobre os 
cheios. A estrutura é geralmente em madeira, independente da vedação, que 
pode ser de pau-a-pique ou adobe. As construções mais antigas são térreas, 
semelhantes às das zonas auríferas. Os sobrados surgem logo a seguir e 
seus vãos já denotam influências ora do Neo-Clássico ora do Neo-Gótico, 
que ali se difundiu muito cedo (Azevedo, 1980, grifo nosso). 

O IPHAN dedicou um “Cadernos de Memória” ao Patrimônio Cultural da 

Chapada da Diamantina, denominado Mestres artífices- Bahia: Cadernos de 

Memória (2017), publicação que foi resultado do trabalho do “Inventário 

Nacional das Referências Culturais dos Mestres e Artífices da Construção Civil 

Tradicional na Chapada Diamantina”. O objetivo de tal trabalho foi registrar os 

processos de técnicas construtivas na região por meio de fazeres e mestres 

que ainda as dominavam. Nesse sentido, foi destacada a presença da prática 

da arquitetura com terra nos dias atuais: “De forma homogênea, as técnicas 

construtivas utilizando a terra foram encontradas em todos os municípios da 

Chapada. [...]”. (Lins; Santana, 2017, p.104, p.151-152). 

Da mesma forma no caderno técnico do IPHAN, publicado no começo dos anos 

2000, a respeito do patrimônio nordestino, a avaliação em relação as casas do 

centro histórico da cidade de Lençóis, salienta a característica de pau a pique 

em casas da praça Horácio de Matos: 



 
ARQUITETURA DA DOR 

10                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

O espaço público mais importante é a Praça Horácio de Matos (espaço 
público, século XIX). Seu acervo arquitetônico, da segunda metade do século 
XIX, é formado por casas e sobrados construídos em diferentes técnicas: 
paredes auto-portantes de adobe ou pedra e estruturas independentes de 
madeira com vedação em taipa de mão. Este casario se caracteriza pelas 
cores vivas de suas alvenarias e esquadrias. Inexiste monumento dominante 
no Conjunto. A arquitetura civil tem nesta cidade uma importância maior que 
a religiosa (Brasil, 2005, p.244, grifo nosso). 

Tal característica foi comprovada com a visita de campo e pelas imagens 

fotográficas do casario da praça Horácio de Matto de Lençóis:  

 
Em estudo a respeito da arquitetura popular de Mucugê, Fellipe Decrescenzo 

Andrade Amaral (2022, p.91), salienta também a presença de taipa de pau a 

pique no casario da cidade: “geralmente em alvenaria autoportante de pedra 

ou de adobe, com paredes internas em pau-a-pique”.  
À medida que as lavras floresceram, as habitações de caráter mais provisório 
foram dando lugar às casas mais sólidas que conhecemos, geralmente 
construídas em adobe, pedra e pau-a-pique, já orientadas pelas Posturas 
locais [...] (Amaral, 2022, p. 134, grifo nosso). 

A análise visual das casas corrobora com tais características arquitetônicas:     

 

Figura 2. Fotografia Praça 
Horácio de Matos 
Fonte. Autor: Rafadelongo, CC 
BY-SA 4.0, via Wikimedia 
Commons. Disponível em: 
https://commons.wikimedia.or
g/wiki/File:Len%C3%A7%C3
%B3is_-
_Chapada_Diamantina_-
_Bahia.jpg 
Acesso em 17 nov.2023;  
Este arquivo é de acesso livre, 
licenciado sob a licença 
Creative Commons Atribuição-
Compartilha Igual 4.0 
Internacional. 

Figura 3. Fotografia Casario 
de Mucugê (19 de março de 
2014) 
Fonte. Autor: João Ramos 
Turismo Bahia. Disponível em: 
https://commons.wikimedia.or
g/wiki/File:Casario_de_Mucug
%C3%AA_01.jpg. 
Acesso em: 17 de nov.2025.  
Acesso livre. Este arquivo está 
licenciado sob a licença 
Creative Commons Atribuição-
Compartilha Igual 2.0 Genérica 
. Disponível em: 
https://commons.wikimedia.or
g/wiki/File:Casario_de_Mucug
%C3%AA_01.jpg. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

11                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Até mesmo nos sobrados o pesquisador salienta a presença “de pau a pique: 

[...] com paredes internas, que geralmente serviam para os sobrados, em seu 

pavimento superior” (Amaral, 2022, p.160), o que leva ao autor lembra ser 

“sistemas construtivos bastante característicos também das cidades mineiras 

(Amaral, 2022, p.91).  

Em Rio de Contas, as pesquisas também deram conta da presença do pau a 

pique na maior parte das construções civis do XIX. A pesquisadora Liziane 

Peres Mangili (2015, p.83), salienta que a técnica utilizada desde o surgimento 

da vila se faz presente até os dias atuais em bairros como Alto da Estrela e do 

Tomba Surrão. Assim, tais características estiveram também presentes no 

casario histórico da cidade:  

 
Em síntese, a análise de Lençóis, Mucugê e Rio de Contas demonstra que o 

casario de tradição colonial da Chapada Diamantina é indissociável da técnica 

de pau a pique ou taipa de mão, ligados a uma arquitetura de tradição colonial 

referente aos ciclos de ouro e diamantes, da formação de núcleos urbanos 

vinculados ao garimpo e da ampla circulação de trabalhadores, em grande 

medida escravizados ou submetidos a formas de trabalho compulsório.  

A triangulação entre inventários oficiais, literatura acadêmica, documentação 

histórica e observação de campo permitiu reconhecer que as paredes de taipa 

de mão, as estruturas de pau-a-pique e o uso generalizado da terra como 

material construtivo configuram não apenas uma solução técnica adaptada ao 

ambiente, mas um verdadeiro arquivo material das relações de poder e de 

exploração que estruturaram o território chapadino no século XIX, configurando 

tais bens como evidências históricas do trauma e da dor.   

 

Figura 4. Fotografia Casario 
centro histórico Rio de Contas, 
BA 
Autor: Friduxa.  Casario 
localizado no centro histórico 
de Rio de Contas, BA 
Disponível em: 
https://commons.wikimedia.or
g/wiki/Category:Rio_de_Conta
s_(Bahia)#/media/File:Casario
_centro_hist%C3%B3rico_Rio
_de_Contas,_BA.jpg Acesso 
em 17 nov.2023. 
Arquivo de Acesso livre. Este 
arquivo está licenciado sob a 
licença Creative Commons 
Atribuição-Compartilha Igual 
4.0 Internacional . 



 
ARQUITETURA DA DOR 

12                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

PATRIMÔNIO DIFÍCIL E LUGARES TRAUMÁTICOS: 
FUNDAMENTOS TEÓRICOS E RUPTURAS HISTORIOGRÁFICAS 

 
O conceito de patrimônio cultural passou, ao longo do século XX, por inflexões 

decisivas, sobretudo após a Segunda Guerra Mundial, quando os horrores dos 

regimes totalitários impulsionaram políticas de memória voltadas à reparação 

simbólica de violências coletivas. Nesse cenário, emergiu a necessidade de 

incluir nos repertórios patrimoniais vozes silenciadas e experiências não 

celebratórias da história. É nesse contexto que se consolidou o debate em torno 

da noção de “patrimônio difícil”, isto é, bens, objetos e espaços “associados à 

dor, repressão, genocídio, encarceramento e morte” (Meneguello, 2022, p. 

386), cuja preservação impõe desafios éticos, epistemológicos e políticos. 

Como sintetizam William Logan e Keir Reeves (2009, p. 1), “massacre and 

geocide sites, places related to prisoners of war, civil and political prisons, and 

places of ‘benevolent’ internment such as leper colonies and lunatic asylums” 

passaram a assumir uma conotação muito distinta daquela que prevalecia 

quando,  
[...] we were almost entirely concerned with protecting the great and beautiful 
creations of the past: reflections of the creative genius of humanity rather than 
the reverse – the destructive and cruel side of history” (Logan; Reeves, 2009, 
p. 1). 

Tais locais impregnados por violências históricas demandam, portanto, uma 

passagem de um paradigma tradicional de interpretação do patrimônio cultural 

heroico-monumental, de cunho nacionalista, para uma abordagem ética, 

comprometida com memórias silenciadas. Nessa direção, Tunbridge e 

Ashworth (1996, p. 8) lembram que, “the concept of heritage is culturally 

constructed, thus there is an almost infinite variety of possible heritages”. 

Operar essa mudança é tarefa intrincada, tanto do ponto de vista prático quanto 

epistemológico, o que justifica a adoção da categoria de “patrimônios difíceis” 

para designar tais bens.  

No entanto, como observa Meneguello (2022, p. 387), essa qualificação ainda 

carece de um “vocabulário totalmente estável” e é marcada pela polissemia, 

aproximando-se de termos que designam “fenômenos semelhantes” 

(Meneguello, 2022, p. 387). Lynn Meskell (2002, p. 557-574), por exemplo, 

cunha o conceito de “negative heritage” para referir-se a bens cuja existência 

evoca passados traumáticos e incômodos, cuja memória coletiva não foi 

plenamente elaborada, gerando disputas de narrativas. Esses patrimônios 

“negativos”, ao enfatizar aspectos sombrios e traumáticos do passado, 



 
ARQUITETURA DA DOR 

13                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

desafiam a ideia convencional de que a herança cultural deva representar 

orgulho nacional ou beleza estética (Meskell, 2002, p. 563-570), convocando-

nos a confrontar os legados de conflitos, opressão e injustiça. 

Independentemente da terminologia, o eixo comum é compreender como 

experiências traumáticas se convertem em ferramentas para um novo 

paradigma dos processos patrimoniais e das políticas de memória. Sob o 

impacto de traumas coletivos e de demandas por justiça, conceitos ligados aos 

“patrimônios da dor” têm avançado globalmente, expandindo a noção de 

patrimônio cultural. Paul Williams (2007, p. 8) chama atenção para o “seemingly 

unstoppable rise of memorial museums as a ‘global rush to commemorate 

atrocities’” Nesse sentido, a atuação da UNESCO é emblemática: Auschwitz, 

Hiroshima, Robben Island e o Cais do Valongo, nomeados patrimônios da 

humanidade tornaram-se referências de patrimônios da guerra, da violência de 

Estado e da escravidão, com forte impacto nos debates sobre memória 

traumática. 

Com base nesse panorama, propõe-se articular os “patrimônios da dor” à 

concepção de “lugares traumáticos”, entendidos como espaços que 

condensam, em sua materialidade, vestígios de violências estruturais sofridas 

por grupos marginalizados ou perseguidos em perspectivas históricas, 

políticas, sociais ou epistemológicas. Trata-se de deslocar a ideia de patrimônio 

de um “lugar” de glórias e grandezas para um espaço portador de lacunas, dor 

e silenciamento. Esses lugares podem, ainda, corresponder ao que Barcellini 

(2005) denominou “lugares quentes” (lieux chauds), isto é, locais em que o 

sofrimento ainda ressoa e onde o silêncio possui densos significados. Assim, 

em sua essência, os “lugares traumáticos” configuram-se como espaços físicos 

ou simbólicos que evocam acontecimentos marcados por sofrimento, violência 

e violações de direitos humanos; remetendo às memórias traumáticas e 

recordações imbuídas de afetos negativos que abalam os valores de uma 

comunidade.  

Ulpiano Bezerra de Meneses (2018, p. 4) caracteriza essas memórias da dor 

como a “face de maior força em nossos tempos, herança de conflitos e 

violências que assolaram o século passado e não desapareceram neste, sem 

mencionar os desastres naturais”. 

Dessa forma, os lugares traumáticos se diferenciam dos “lugares de memória” 

de Pierre Nora (1993) — espaços que cristalizam identidades coletivas, 

sobretudo nacionais — na medida em que inscrevem a violência em suas 

formas e evocam um passado incômodo, não plenamente elaborado pelo 



 
ARQUITETURA DA DOR 

14                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

imaginário nacional. Isso implica um deslocamento fundamental na 

patrimonialização, pois deixa de considerar apenas a positividade simbólica de 

um bem, incorporando sua densidade ética e histórica, uma vez que nem todos 

os locais ressignificados evocam orgulho ou pertencimento. Nesse horizonte, 

James Young (1994), ao formular o conceito de “antimonumento”, amplia esse 

campo teórico ao destacar lugares que desestabilizam o visitante, recusam a 

monumentalidade clássica e funcionam não como celebrações, mas como 

interrogações críticas. No Brasil o Memorial da Resistência, em São Paulo pode 

ser citado com exemplo desse conceito de “antimonumento” de James Young.8.  

No entanto, é também, nesse quadro que se inscrevem as casas de taipa de 

mão da Chapada Diamantina. Tradicionalmente celebradas como parte do 

“legado colonial brasileiro” (IPHAN, 2017; Brasil, 2005; Bahia, 1980; Azevedo, 

1980), elas revelam, sob olhar atento, a inscrição da dor e da exploração. 

Erguidas majoritariamente por africanos escravizados e povos indígenas no 

século XIX (cf. Jesus, 2024), se revelam testemunhos de um passado 

racializado que excede a noção de simples arquitetura vernacular.  

Essa leitura contrasta de forma contundente com a trajetória de 

patrimonialização no Brasil. Como demonstra Maria Cecília Fonseca (2005), 

durante décadas as políticas patrimoniais nacionais privilegiaram bens e 

memórias da elite luso-brasileira — igrejas, solares, conventos —, silenciando 

sistematicamente a representação de sujeitos historicamente marginalizados, 

como africanos escravizados e povos originários. Tal configuração pode ser 

explicada à luz do que Pollak (1999, p. 2-6) define como “enquadramento 

seletivo da memória”, ou seja, o processo pelo qual grupos hegemônicos 

selecionam e hierarquizam as lembranças coletivas, desvalorizando 

recordações que, por razões políticas, sociais, étnicas ou ligadas a sofrimentos, 

“não devem” ser rememoradas. Esse enquadramento colabora para a 

estetização da violência, apagando rastros de sofrimento em nome de um 

discurso harmônico que, no caso brasileiro, sustentou o projeto de uma 

narrativa nacional conciliadora. Argumenta-se, assim, que tal narrativa oficial 

não se nutre apenas de mera omissão, mas de um projeto deliberado de 

 
8 “O Memorial da Resistência é um museu sobre memórias da ditadura civil-militar brasileira e seus 
desdobramentos no presente, que acolhe experiências de resistência e de lutas por direitos, valoriza a democracia 
e promove a educação para a cidadania em diálogo com a sociedade. Localizado na antiga sede do Departamento 
Estadual de Ordem Política e Social (Deops/SP), uma das polícias políticas mais truculentas do país, entre 1939 
e 1983, hoje o espaço é musealizado e aberto gratuitamente ao público na capital paulista, colaborando 
diariamente para a valorização do direito à memória e da construção de uma cultura de não-repetição”. Disponível 
em; https://memorialdaresistenciasp.org.br/institucional/. Acesso em 23 out.2025.  
 

https://memorialdaresistenciasp.org.br/institucional/


 
ARQUITETURA DA DOR 

15                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

apagamento epistêmico e simbólico, que segue operando na construção de 

uma memória nacional unívoca, branca, celebratória e heroica.  

Ainda de acordo com Pollak (1999, p. 2-3), pode-se dizer que tais “memórias 

subterrâneas” ou “marginalizadas” não se extinguem, mas persistem em 

corpos, gestos, silêncios e paisagens, resistindo ao esquecimento oficial e à 

espera de condições para sua emergência pública. Em diálogo com esse 

quadro, o conceito de “pós-memória” de Marianne Hirsch (2012) descreve a 

experiência de sujeitos que herdam traumas não vividos diretamente, mas que 

seguem moldando suas identidades por meio de narrativas, imagens e gestos 

transmitidos entre gerações. 

Nessa complexa chave interpretativa, a taipa de mão ou pau a pique — barro, 

madeira e cipó entrelaçados — carrega camadas de memória transgeracional, 

evidenciando a dor silenciada da escravidão e o conhecimento ancestral que 

persiste e reclama uma nova ética do patrimônio, que reconheça o sofrimento 

como dimensão inseparável da experiência histórica. Desse modo, a 

patrimonialização crítica de “lugares traumáticos” — como as casas da 

Chapada, locus de memórias submersas — deve enfrentar ausências, 

recompor silêncios e permitir que os vestígios da violência escravocrata se 

convertam em instrumentos de reflexão coletiva e reparação simbólica, já que 

evocam vivências de dor e opressão relegadas às margens. 

Importa lembrar, contudo, que a memória é um campo de conflito e que o 

esquecimento também pode constituir um ato político. Por essa razão, 

sustenta-se que o estudo dessas residências do sertão baiano não deve situá-

las na chave da celebração do passado, mas tratá-las como patrimônios 

complexos, portadores simultaneamente de indícios de violação e de marcas 

de resistência de agentes históricos até então marginalizados pela narrativa 

tradicional e excludente, resistência esta evocada pela preservação e pela 

reinterpretação de modos de fazer afro-indígenas.  

Esse panorama marcado pelo esquecimento e necessidade de memória 

contribuiu para que na investigação se abordasse formas de musealização 

desses bens como suportes históricos da dor e sofrimento, que foram 

silenciados em favor de uma narrativa patrimonial conciliadora.   

 



 
ARQUITETURA DA DOR 

16                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

PROPOSTA DA MUSEALIZAÇÃO DAS CASAS DE TRADIÇÃO 
COLONIAL DA CHAPADA DA DIAMANTINA 

A musealização dos chamados “patrimônios difíceis” e dos “lugares 

traumáticos” implica inflexões teóricas, metodológicas e éticas profundas. 

Trata-se de um processo que ultrapassa a mera conservação de bens 

materiais, exigindo o enfrentamento de “memórias submersas”, experiências 

traumáticas e conflitos históricos não elaborados. Nesse quadro, os “lugares 

traumáticos” consolidam-se como espaços legítimos de memória e 

musealização, que abandonam a função celebrativa para assumir uma 

proposta rememorativa crítica e pedagógica, fundada em uma ética do 

desconforto, que em vez de pacificar, busca desestabilizar, contrapondo-se aos 

esquecimentos e silenciamentos próprios de modelos museais tradicionais. 

Ulpiano Bezerra de Meneses (2018) sustenta que essa musealização da dor 

pode permitir “dizer o indizível e exprimir outros eventos e processos marcados 

pelo sofrimento” (p. 7), transformando locais de violência, repressão e violações 

de direitos humanos em cenários de memória, reflexão e aprendizado. Nesses 

contextos, pode-se dizer que a arquitetura deixa de ser mero invólucro 

funcional para assumir papel de protagonista na mediação da dor e da memória 

coletiva, participando ativamente da experiência sensorial, simbólica e política 

do visitante. Ao tratar de campos de concentração, prisões políticas, zonas de 

escravidão e outros espaços de repressão, a arquitetura deve evocar — sem 

estetizar — a experiência traumática que carrega.  

James E. Young (1994), ao analisar memoriais do Holocausto, argumenta que 

“a forma arquitetônica do espaço da memória importa tanto quanto seu 

conteúdo”, pois atua como agente de rememoração e interrogação ética. Seu 

conceito de “antimonumento”, ou seja, struturas que rejeitam a 

monumentalidade clássica e evocam o trauma por meio do vazio, da ausência 

ou da instabilidade formal, tornou-se central para compreender a “arquitetura 

da dor”. Da mesma forma, o Museu Judaico de Berlim, de Daniel Libeskind, 

com seus ângulos agudos, passagens desconfortáveis e voids estruturais, faz 

o trauma ser sentido mais do que narrado. Por outro lado, Lynn Meskell (2002, 

p. 566-567) alerta para a possibilidade de espetacularização da dor, como nos 

debates em torno da musealização do World Trade Center, após o 11 de 

setembro de 2001, e do vale dos Budas de Bamiyan, no Afeganistão. Em 

síntese, a arquitetura em ambientes dedicados ao trauma deve mediar 

memórias fragmentadas e dolorosas de maneira crítica, contribuindo para 

reconstruir atmosferas de perda e resistência e fomentar a escuta de vozes 



 
ARQUITETURA DA DOR 

17                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

silenciadas. Outras experiências museográficas como; o já citado Memorial da 

Resistência, em São Paulo, a ESMA (Espacio Memoria y Derechos Humanos), 

em Buenos Aires, o Memorial de Caen, na Normandia, e o Museu do Apartheid, 

em Joanesburgo, também ilustram de forma significativa esse movimento, pois 

não se limitam a preservar estruturas físicas da repressão, mas constroem 

curadorias que confrontam o visitante com a dor histórica, rompendo com o 

conforto e a estetização e produzindo verdadeiras pedagogias da memória e 

da justiça. 

À luz dessas experiências, entende-se que as casas de taipa de mão da 

Chapada Diamantina, compreendidas aqui como suportes de “memórias 

submersas” da escravidão, também podem ser incorporadas a uma proposta 

museológica. Para tanto, seguindo os exemplos citados acima tal iniciativa 

também não pode ser meramente estetizante ou celebratória. É necessário 

construir um paradigma de musealização crítica, ancorado na restituição 

simbólica e na justiça histórica. Dessa forma recupera-se a hipótese central da 

pesquisa: as casas da Chapada devem ser reconhecidas como lugares de 

memória traumática, cujas paredes de barro encerram marcas de violência, 

mas também gestos de agência, resistência e identidade. Nessa perspectiva, 

a arquitetura deixa de ser apenas patrimônio edificado para ser entendida como 

acervo museológico e documento histórico tridimensional. 

Nesse sentido, a distinção entre patrimonialização e musealização torna-se 

decisiva. Em seu sentido tradicional, a patrimonialização refere-se à atribuição 

de valor e proteção legal a um bem, muitas vezes priorizando dimensões 

estéticas, históricas ou artísticas e, não raro, resultando na estetização e no 

silenciamento das narrativas de dor. A musealização, por sua vez, sobretudo a 

partir das formulações de Zbyněk Stránský (cf. Brulon, 2017; Desvallées; 

Mairesse, 2013), é entendida como processo mais amplo e dinâmico, que 

envolve seleção, interpretação, mediação e comunicação crítica para o público, 

ativando o bem como documento histórico e fonte de conhecimento crítico. Ao 

aplicar esse raciocínio às casas de taipa da Chapada, percebe-se que a 

patrimonialização tradicional tendeu a celebrar a “beleza da tradição colonial” 

ou a “técnica vernacular” de tais bens, ignorando a contribuição afro-indígena 

e a dor impregnada nas paredes pelo trabalho compulsório. Por outro lado, 

acredita-se que por meio da musealização crítica, é possível transformar tal 

estrutura física em documento, permitindo ler as paredes de terra como 

evidências da exploração e, simultaneamente, da agência de seus 

construtores.  



 
ARQUITETURA DA DOR 

18                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Nesse sentido, a técnica da taipa de mão — que exige o pisoteio do barro e a 

aplicação manual da massa — torna-se, assim, símbolo direto do esforço físico, 

da dor e do saber-fazer afro-indígena, convertendo essas casas em suportes 

de memórias submersas da violência. 

Deve se destacar que essa leitura crítica da musealização citada por Zbyněk 

Stránský foi impulsionada pelo movimento da Nova Museologia e pela 

Museologia Social, a partir das décadas de 1960 e 1970. Gabrielle Alves Reis 

(2021) lembra que, sobretudo após maio de 1968, multiplicaram se as críticas 

ao museu como instituição centralizadora e portadora de visão hegemônica e 

colonialista, incentivando experiências de “antimuseus”, voltadas a renovar 

práticas e incorporar novos atores e interpretações (Bolaños, 2002). Essa 

transição do museu moderno — voltado à construção de identidades nacionais 

homogêneas — ao museu contemporâneo ocorreu quando a musealização 

deixou de ser mera exposição de códigos para um público contemplativo e 

passou a ser lócus de recepção, difusão e debate de diferentes formas de 

manifestação, assimilação de conteúdos e leituras críticas, incluindo demandas 

de inclusão social e revisão de pressupostos históricos  

No rastro da Nova Museologia tal abordagem consolidou a chamada 

Museologia Social, ou Sociomuseologia, conceituada por Mario Moutinho 

(1993, p.7-8) como:  
[...] esforço de adequação das estruturas museológicas aos condicionalismos 
da sociedade contemporânea (...) A abertura do museu ao meio e a sua 
relação orgânica com o contexto social que lhe dá vida tem provocado a 
necessidade de elaborar e esclarecer relações, noções e conceitos que 
podem dar conta deste processo.[...] A abordagem multidisciplinar da 
Sociomuseologia visa consolidar o reconhecimento da museologia como 
recurso para o desenvolvimento sustentável da humanidade, assente na 
igualdade de oportunidades e na inclusão social e económica [...]. 

 Assim, as bases para repensar a Nova Museologia e a Museologia Social 

podem ser sintetizadas na ideia de museu integral, formulada nos anos 1970 

na Mesa Redonda de Santiago (Bruno, 2010, p. 19), que reafirma o museu 

como agente de justiça social e reparação simbólica, rompendo com modelos 

tradicionais, elitistas e eurocêntricos.  

Ao dialogar com esse quadro, a musealização de lugares traumáticos rompe 

com a centralidade do objeto e privilegia memórias, emoções e experiências 

marginalizadas, reconhecendo o museu como espaço de produção de 

consciência histórica (Meneses, 2018). Assim, tais iniciativas assumem a 

condição de espaço negativo (Meskell, 2002), pois não celebram, mas 



 
ARQUITETURA DA DOR 

19                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

impedem o esquecimento ao afirmar o papel das vítimas e evidenciar a posição 

dos algozes. 

É à luz dessas premissas que se fundamentou o processo de musealização 

das casas de tradição colonial no sertão baiano, articulando-o, especificamente 

a alguns outros conceitos desenvolvidos no âmago da Nova Museologia e 

Museologia Social, como os de Ecomuseu, Museu de Território e Museu de 

Percurso. 

Diana Farjalla Correia (2012, p. 42) define o museu de território como um 

“espaço físico estreitamente ligado às tradições culturais definidoras dos 

agentes locais […] apoiado na noção de um patrimônio comum” e na imagem 

de pertencimento associada a identidades culturais. Esses museus se 

contrapõem aos modelos convencionais ao ancorarem-se na musealização de 

um território específico, com ênfase nas interações culturais e sociais entre 

seres humanos e espaço geográfico, privilegiando processos — naturais e 

culturais — em vez de objetos isolados (Desvallées; Mairesse, 2013, p. 58). No 

Brasil, segundo Reis (2021), os museus de território estão frequentemente 

vinculados a segmentos subalternizados — favelas, periferias, áreas rurais, 

aldeias indígenas — como reação à desterritorialização, articulando 

movimentos de afirmação cidadã e valorização de culturas marginalizadas. 

Nessa lógica, a tríade clássica (edifício, coleção, público) é expandida para 

território de ação, patrimônio coletivo e comunidade de habitantes, 

aproximando-se da noção de museu integral como entidade prestadora de 

serviços em diálogo contínuo com seus públicos (Moutinho, 2014). 

Esse modelo, por sua vez, também se aproxima do de Ecomuseu, conceito 

difundido por Hugues de Varine nos anos 1970. Embora haja controvérsias 

sobre a relação entre ecomuseu e museu de território — o IBRAM os agrupa 

na mesma categoria, enquanto autores como De Carli (2003) veem o museu 

de território como um tipo particular de ecomuseu —, o que importa aqui é 

compreendê-los como parte de um semelhante processo museológico 

baseados em três variáveis articuladas: território, patrimônio multifacetado e 

comunidade que vive e interage com esse patrimônio (Bruno, 2010). Nessa 

perspectiva, não se despreza a relevância da coleção, mas se extrapola seu 

sentido tradicional, pois o acervo é ampliado para abranger bens imóveis, 

territórios inteiros, espécimes vivos e bens imateriais (Candido, 2002, p. 62), 

bem como as relações entre seres vivos e o meio em que vivem (Reis, 2021, 

p. 87) 



 
ARQUITETURA DA DOR 

20                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Assim, de acordo com tais leituras da ecomuseologia e da museologia do 

território, defende-se que a musealização das casas de taipa exige vê-las não 

como simples patrimônio em “pedra e cal”, mas como acervos museológicos 

aptos a esclarecer seus diversos usos, apropriações e reflexos sociais. Nessa 

chave a arquitetura histórica da taipa de mão deve ser tratada como acervo de 

um Museu à céu aberto. Isabel Cristina Ferreira Ribeiro (2024, p.5) descreve 

esses museus como espaços que expõem elementos da cultura e da história 

de uma comunidade em ambiente natural ou urbano, permitindo contato direto 

com obras em contexto autêntico: “integrando paisagem, arquitetura e arte em 

lugares dinâmicos, em constante transformação, que salvaguardam memória e 

identidade urbanas”. 

Assim, ainda, propõe-se, adicionalmente, que essas casas de taipa 

componham uma rede museológica unificada pela técnica da terra e pela 

experiência traumática da escravidão, desdobrando-se na forma de um Museu 

de Percurso. Tal proposta aproxima-se da noção de museu difuso de Daniele 

Jalla (2010, p. 3), constituído por  
[...] um conjunto de bens culturais, lugares, edifícios, casas, elementos 
paisagísticos naturais ou provocados pelo homem […] colocados em conexão 
explícita entre eles e com a interpretação e relato como um sistema unitário 
por meio de dispositivos capazes de garantir a identidade, a acessibilidade e 
inteligibilidade.  

Nessa configuração, típica do museu a céu aberto, o patrimônio material e 

imaterial se espalha pela paisagem urbana ou natural, e a experiência se dá 

por um itinerário que conecta diferentes pontos de memória. Assim, em uma 

proposta museológica própria, a arquitetura histórica das casas de taipa deve 

funcionar como acervo, e o próprio território se converter em museu, com as 

casas como “vitrines” da história do trabalho e da resistência na Chapada 

Diamantina. Nesse sentido, a taipa, enquanto técnica construtiva, se torna o fio 

condutor que liga a dor da exploração à agência dos saberes afro-indígenas. 

Mas, para tanto, é preciso também considerar a advertência de Heloisa Barbuy 

(1995, p. 221) sobre a “proliferação descontrolada de ecomuseus com os mais 

diversos fins”, que podem, ser mal concebidos e assim reconstituir o 

objeto-fetiche. Para ela, uma vez “tomados como acervo, tais bens devem ser 

tratados como documentos”, isto é, devem ser submetidos a leitura crítica e 

reflexiva própria das fontes históricas. De modo complementar, Tereza Cristina 

Scheiner (2006) reforça que o museu de território ou percurso requer 

metodologia claramente definida, apoiada em pesquisa histórica, sociológica e 



 
ARQUITETURA DA DOR 

21                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

antropológica, e planejamento que subsidie programas de uso social do 

espaço.  

Tomando tais advertências como diretrizes para a proposta de musealização 

das casas de taipa da Chapada, o uso da Museologia Social, dos conceitos de 

Museu de Território, Ecomuseu e Museu de Percurso, justificam-se plenamente 

porque: 

1 Desloca o foco do objeto para o sujeito: O valor primário não está apenas 

na técnica de taipa em si, mas nas memórias, nas experiências traumáticas e 

nos saberes dos que a construíram sob coação. 

2 Promove a inclusão social e a reparação: O projeto visa dar visibilidade 

a grupos historicamente marginalizados (quilombolas, descendentes de 

escravizados, povos indígenas), transformando um símbolo de opressão em 

espaço de autoafirmação e reparação simbólica. 

3 Adota o território como museu: Os conceitos de Ecomuseu e Museu de 

Território permitem que a musealização ocorra in loco, por meio de roteiros de 

um Museu de Percurso, respeitando a dispersão geográfica das casas e a 

relação orgânica entre patrimônio e comunidade. 

Com base nesses fundamentos, propõe-se a criação do “Museu de Percurso 

da Taipa e da Memória Afro-Indígena na Chapada Diamantina”. Sem sede 

única, a proposta é que seja composto por um conjunto de casas de taipa 

selecionadas em diferentes municípios, funcionando como núcleos de 

interpretação interligados em uma Rede de Museus de Território. O percurso 

será temático, articulando a narrativa da exploração do trabalho, da agência 

dos construtores em taipa de mão e da resistência cultural, estruturado em três 

eixos principais, que refletem as diferentes economias extrativistas da região: 

A. Núcleo Diamantina (Mucugê e Lençóis): A Taipa e a Extração Diamantina  

Foco narrativo: Exploração do trabalho escravizado na busca por diamantes e 

seu papel na construção por meio das taipas de mão de casas que também 

pertenceram às elites locais. A musealização ressaltará a violência da extração 

mineral e a formação de comunidades quilombolas e garimpeiras como 

respostas à opressão, evidenciando as contribuições invisibilizadas de 

trabalhadores negros e indígenas cujos gestos técnicos permanecem inscritos 

nas paredes de pau a pique. 

B. Núcleo Aurífero (Rio de Contas): A Taipa e a Exploração do Ouro  

Foco narrativo: Comparação entre lógicas de trabalho compulsório no ciclo do 

ouro. As casas de taipa serão contextualizadas na arquitetura tradição colonial 



 
ARQUITETURA DA DOR 

22                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

aurífera, destacando a contribuição africana e indígena na técnica construtiva 

e a forma como a arquitetura materializava hierarquias sociais e raciais. 

C. Núcleo da Agência e Saberes (Comunidades Quilombolas e Rurais):  
Foco narrativo: Ênfase nas comunidades rurais e quilombolas remanescentes, 

onde a técnica da taipa ainda é praticada. O objetivo é valorizar o saber-fazer 

afro-indígena como patrimônio vivo, demonstrando a agência dos construtores 

que inscrevem identidade e conhecimento na própria matéria-terra. 

A articulação desses núcleos conformará o Museu de Percurso, no qual o 

visitante é convidado a percorrer o território, conectando a materialidade das 

casas com as narrativas históricas da dor e com cultura das comunidades 

contemporâneas. A metodologia central será a da Museologia Participativa, 

inerente à Museologia Social, por meio de pesquisa-ação na qual a 

comunidade não é objeto de estudo, mas sujeito ativo na definição do que 

preservar, como interpretar e para quem contar a história. Entre as etapas 

metodológicas, destacam-se: 

• Inventário Participativo: Mapeamento das casas de taipa em conjunto com 

as comunidades locais, identificando aquelas com maior potencial para 

narrativas de trauma e resistência. 

• História Oral e Escuta dos Descendentes: Coleta sistemática de 

depoimentos de descendentes de escravizados, povos indígenas, quilombolas 

e comunidades tradicionais que habitaram ou habitam essas casas e seus 

entornos; suas memórias e saberes sobre a técnica e a vida cotidiana serão a 

espinha dorsal da narrativa museológica. 

• Curadoria Compartilhada: Definição do conteúdo expositivo e da sinalização 

do percurso em diálogo contínuo com os sujeitos envolvidos, garantindo uma 

narrativa de dor e agência que seja ética e autenticamente representativa. 

Para materializar a escuta dos descendentes e a reparação simbólica, a 

proposta inclui a instalação de totens explicativos nos pontos de interesse do 

percurso, especialmente nas casas de taipa das elites, explicitando a 

ancestralidade e a contribuição dos conhecimentos afro-indígenas nas 

construções dos grupos dominantes. Esses dispositivos interpretativos serão 

elaborados em parceria com comunidades e pesquisadores, de modo que a 

narrativa da contribuição negra e indígena se torne pública, visível e crítica. 

Na dimensão pedagógica, prevê-se a formação de equipes locais de 

colaboradores, de modo que possam se beneficiar economicamente de um 

turismo cultural territorializado. Serão oferecidos cursos de formação para 

monitores, tendo as próprias construções em taipa como espaços formativos. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

23                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Com isso, busca-se, contudo, ir além da mera capacitação técnica, mas sim 

pretende-se fomentar o sentimento de pertencimento em relação ao meio 

ambiente e aos bens arquitetônicos da cidade, antes percebidos como 

representativos apenas das classes privilegiadas. Ao reconhecer sua 

participação histórica na construção desses bens simbólicos da Chapada, a 

comunidade poderá descobrir uma parte de sua história sistematicamente 

negada e desenvolver ferramentas para tornar-se guardiã de suas memórias e 

patrimônios. Portanto, a conexão territorial é o alicerce da proposta, envolvendo 

os seguintes sujeitos: 

Sujeitos Papel na Musealização Articulação Territorial 

Comunidades 
Quilombolas e 
Indígenas 

Detentores de memórias 
e do saber-fazer da 
taipa. Participação na 
curadoria, gestão e 
mediação do percurso. 

Criação de Conselhos 
Gestores Comunitários para 
cada núcleo de interpretação, 
garantindo a gestão 
descentralizada da Rede de 
Museus de Território. 

Descendentes 
de 
Escravizados 

Fornecedores de 
histórias orais e 
narrativas de agência e 
resistência. 

Envolvimento direto na 
pesquisa-ação e na definição 
da "ética da memória" do 
projeto, com foco nas 
narrativas de dor e superação 
ligadas à extração mineral. 

Universidades 
e 
Pesquisadores 

Suporte técnico, 
histórico e museológico. 
Auxílio na 
documentação e na 
produção de material 
pedagógico. 

Parcerias com instituições de 
ensino superior da Bahia para 
pesquisa e extensão, 
especialmente nas áreas de 
arquitetura, história e 
museologia social. 

Poder Público 
Local 
(Prefeituras) 

Apoio logístico, 
financeiro e institucional 
para a manutenção das 
estruturas e a 
infraestrutura do 
percurso. 

Formalização de convênios e 
criação de políticas públicas de 
patrimônio que priorizem a 
memória afro-indígena e a 
sustentabilidade da Rede. 

 

Assim, o percurso não será apenas físico, mas também narrativo, conectando 

as histórias de diferentes comunidades e reforçando a ideia de uma história 

atlântica compartilhada de exploração e resistência. A diferenciação entre os 

núcleos de Mucugê/Lençóis (diamantes) e Rio de Contas (ouro) garante que a 

complexidade econômica e social da região seja plenamente explorada. 

O Museu de Percurso da Taipa e da Memória Afro-Indígena será, assim, um 

espaço integral de construção crítica e reflexiva de conhecimento, informação, 

aprendizagem e espaço de mudanças social.  A arquitetura como acervo 
museológico irá permitir que a própria paisagem da Chapada Diamantina se 

Tabela 1. Sujeitos no processo 
de musealização. Fonte: 
Produzida pelo autor 



 
ARQUITETURA DA DOR 

24                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

torne um Museu à Céu Aberto, onde as paredes de barro contam a história da 

violência e da agência. Ao romper com o conforto e a estetização, e ao abraçar 

a ética do desconforto, o projeto contribui para a consolidação de um processo 

de musealização crítico, justo, inclusivo e profundamente engajado com os 

desafios da memória e da reparação histórica. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As casas de taipa da Chapada Diamantina materializam uma história 

simultaneamente violenta e resistente. Elas testemunham, ao mesmo tempo, a 

violência estrutural da escravidão e a agência dos povos afro-indígenas, que, 

mesmo em contexto de coerção, adaptaram e ressignificaram a técnica 

construtiva, incorporando saberes ancestrais de manejo da terra e de 

organização do espaço. Por isso, no artigo desenvolveu-se uma reflexão crítica 

sobre as casas de tradição colonial em taipa de mão na Chapada Diamantina, 

interpretando-as não apenas como arquitetura vernacular, mas como 

“patrimônios difíceis”, marcados pela dor, pela escravidão e pela resistência 

dos saberes afro-indígenas. Longe de constituírem meros testemunhos de um 

simples passado arquitetônico, essas edificações foram compreendidas como 

“lugares traumáticos”, nos quais sofrimento e memória se inscrevem tanto na 

cultura material quanto nos silêncios que a circundam. 

A pesquisa teórica evidenciou que, por muito tempo, a noção de patrimônio foi 

regida por um paradigma eurocêntrico, que privilegiou bens das elites coloniais 

e silenciou aqueles advindos de saberes de grupos marginalizados, 

frequentemente atravessados por experiências de sofrimento e opressão. 

Nesse contexto, as casas coloniais em taipa de mão aparecem como o avesso 

da monumentalidade clássica, configurando-se como verdadeiros 

“antimonumentos da escravidão”, documentos involuntários do trauma e da 

resistência, cuja materialidade convoca para uma reinterpretação ética e 

política da história, da memória e do patrimônio cultural brasileiro. 

Ao identificar a presença ativa dos saberes africanos e indígenas nos canteiros 

coloniais, desafiou-se a invisibilização desses sujeitos na historiografia da 

arquitetura. A pesquisa deixou claro que não se tratava apenas de mão de obra, 

mas de sujeitos histórico ativos e portadores de tecnologias especializadas, 

capazes de adaptar, reinventar e fazer sobreviver tradições técnicas e culturais 

mesmo sob condições extremas de coerção. A taipa de mão emerge, assim, 

como documento histórico-cultural da violência e da agência, inscrevendo no 



 
ARQUITETURA DA DOR 

25                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

barro a memória de um Brasil marginalizado, racializado e resistente. Nesse 

contexto, a proposta de musealização crítica das residências em taipa, 

ancorada no conceito de “patrimônio difícil” e na Museologia Social, busca 

transformar esses vestígios em catalisadores de uma nova consciência 

histórica. Em vez de tratá-las como relíquias coloniais, propõe-se ativá-las 

como lugares de memória traumática e de reparação. A escuta dos 

descendentes, a participação comunitária e a articulação territorial orientam um 

processo narrativo construído a partir das margens, em confronto com o 

patrimônio oficial. 

Propõe-se, assim, a incorporação de curadorias participativas e o uso da 

própria arquitetura como suporte insurgente, contestando narrativas 

patrimoniais nacionalistas baseadas no apagamento de tensões culturais, 

raciais e sociais. Assim, musealizar essas casas é, antes de tudo, reconhecer 

os sujeitos que as construíram, as violências sofridas e as memórias inscritas 

nas paredes de barro. 

Diante do exposto, conclui-se que reconhecer as casas de taipa de mão da 

Chapada Diamantina como “patrimônio difícil” constitui um imperativo ético e 

historiográfico. Sua preservação é menos um gesto técnico do que uma 

decisão política e simbólica, pois elas representam não apenas o que fomos, 

mas o que continuamos a ser: um país atravessado por traumas não 

elaborados, silêncios persistentes e lutas por memória, verdade e justiça. Ao 

reivindicá-las como locais de memória da escravidão, sugere-se uma mudança 

na perspectiva histórica e patrimonial que possibilite a escuta dos ecos da dor 

nas formas simples, nas paredes de terra, nas técnicas herdadas e nos 

silêncios de memórias submersas que persistem em clamar para serem 

reveladas. 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
Documentos arquivísticos 

ARQUIVO DO FÓRUM DE LENÇÓIS. Escritura de compra e venda do Major 
Antônio Lopes da Silva. Livro de Notas n. 5, p. 264. Tabelionato de Notas, s.d. 
ARQUIVO PÚBLICO DO ESTADO DA BAHIA. Judiciário. Série Inventário. 
Inventário do Comendador Antônio Botelho. Est. 03, Cx. 1049, Maço 1518, Doc. 
05, 1871. 
ARQUIVO PÚBLICO DO ESTADO DA BAHIA. Judiciário. Série Inventário. 
Inventário de Francisco Xavier Rodrigues de Oliveira. Est. 03, Cx. 1013, Maço 
1482, Doc. 10, 1870–1876. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

26                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

Livros, capítulos, artigos e teses 

AMARAL, F D A. O popular em xeque: arquitetura popular e prática de 
preservação na cidade de Mucugê, Bahia. 2022. 287 f. Dissertação (Mestrado 
em Arquitetura e Urbanismo) – Programa de Pós-Graduação em Arquitetura e 
Urbanismo, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022. 
AZEVEDO, P. O. Introdução. In: BAHIA. O inventário de proteção do acervo 
cultural da Bahia. Salvador: [s.n.], 1980. Disponível em: 
http://patrimonio.ipac.ba.gov.br/documentacao-e-memoria/ipac-sic/. Acesso 
em: 23 jul. 2024. 
BARCELLINI, S. L’intervention de l’État dans les musées des guerres 
contemporaines. In: BOURSIER, J.-Y. (ed.). Musées de guerre et mémoriaux: 
politiques de la mémoire. Paris: Éditions de la Maison des Sciences de 
l’Homme, 2005. p. 35–48. 
BAHIA. O inventário de proteção do acervo cultural da Bahia. Salvador: [s.n.], 
1980. Disponível em: http://patrimonio.ipac.ba.gov.br/documentacao-e-
memoria/ipac-sic/. Acesso em: 23 jul. 2024. 
BARBUY, H. A conformação dos ecomuseus: elementos para compreensão e 
análise. Anais do Museu Paulista, São Paulo, v. 3, p. 209-236, jan. /dez. 1995 
BRASIL. Ministério da Cultura; IPHAN. Inventário de sítios históricos e 
conjuntos urbanos de monumentos nacionais: Norte, Nordeste e Centro-Oeste. 
v. 3. Brasília, DF: IPHAN, 2005. 
BOLAÑOS, Maria. La memória del mundo. In: Cien años de museología [1900- 
2000]. Gijón: TREA, 2002. p. 268-297. 
BRULON, B.. Provocando a Museologia: o pensamento geminal de Zbynek Z. 
Stránský e a Escola de Brno1. Anais do Museu Paulista: História e Cultura 
Material, v. 25, n. 1, p. 403–425, jan. 2017.  
BRUNO, M. C. O ICOM-Brasil e o pensamento museológico brasileiro- 
documentos selecionados. São Paulo: Pinacoteca do Estado: Secretaria de 
Estado da Cultura: Comitê Brasileiro do ICOM, 2010. v. 2. 
CÂNDIDO, M. M. D. Conceitos e proposições presentes em Vagues, a 
antologia da Nova Museologia. In. Ciências & Letras- Revista da Faculdade 
Porto Alegrense de Educação, n.31. Porto Alegre: Faculdade Porto Alegrense 
de Educação, Ciências e Letras, 2002, pp. 63-75. 
COLIN, S. Técnicas construtivas do período colonial (I - Vedações e Divisórias; 
II - Coberturas e forros; III - Esquadrias; IV - Pisos e pavimentos, Pinturas, 
Alicerces); e Tipos e padrões da arquitetura civil colonial, 2010. Disponível em: 
Ihttps//coisasdaarquitetura.wordpress.com/2011/02/28/tipos-e-padroes-da-
arquitetura-civil-colonial-i/. Acesso em 20 ago.2024 
DE CARLI, Georgina. Vigencia de la Nueva Museología en América Latina: 
conceptos modelos. Revista ABRA, Costa Rica, jul./dez. 2003. 
DESVALLÉES, A.; MAIRESSE, F. Conceitos-chave de museologia. São Paulo: 
ICOM-BR, 2013. 
FONSECA, M. C. L. O patrimônio em processo: trajetória da política federal de 
preservação no Brasil. Rio de Janeiro: UFRJ; IPHAN, 2005. 
HIRSCH, M. The generation of postmemory: writing and visual culture after the 
Holocaust. New York: Columbia University Press, 2012. 



 
ARQUITETURA DA DOR 

27                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL – 
IPHAN. Mestres artífices – Bahia. Brasília, DF: IPHAN, 2017. (Cadernos de 
Memória). 
IVO, I. P. Homens de caminho: trânsitos culturais, comércio e cores nos sertões 
da América portuguesa. Século XVIII. Vitória da Conquista: Edições UESB, 
2012. 
JALLA, D. “Città della Memoria” - Museo Torino: riflessioni a partire da 
un'esperienza in corso di museo di storia della città. 2010. Disponível em: < 
http://fondazionesum.centrica. dnsalias.net/content/ITA/documenti/MuseoTorino-
Jalla.pdf>. Data do acesso: 14/ 08/ 2018. 
Jesus, C. G. N.  Entre escravos e taipas: o modo de fazer africano na 
arquitetura paulista. Revista História (São Paulo), v. 39, 2020, p.1-34. 
JESUS, C. G. N. de. Interiorização do Atlântico e da diáspora africana para a 
América: o modo de fazer afro-indígena na arquitetura de tradição colonial na 
Chapada Diamantina. Locus: Revista de História, Juiz de Fora, v. 30, n. 2, p. 
198–225, 2024. 
LIMA, Diana Farjalla Correia. Museologia-Museu e patrimônio, 
patrimonialização e musealização:ambiência de comunhão. Boletim do Museu 
Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humana, v. l.7, n.1, p.31-50, 2012. 
LINS, E.; SANTANA, M. Mestres artífices e técnicas com terra na Chapada 
Diamantina. In: IPHAN. Mestres artífices – Bahia. Brasília, DF: IPHAN, 2017. p. 
104, 151–152. 
LOGAN, W.; REEVES, K. (org.). Places of pain and shame: dealing with difficult 
heritage. London; New York: Routledge, 2009. 
KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019. 
MANGILI, L. P.. Anseios, dissonâncias, enfrentamentos: o lugar e a trajetória 
da preservação em Lençóis (Bahia). 2015. Tese (Doutorado em  Arquitetura e 
Urbanismo. ) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 
MELLO, C. C. A. Devir-afroindígena: “então vamos fazer o que a gente é”. 
Cadernos de Campo, São Paulo, n. 23, p. 223-239, 2014. DOI: 
10.11606/issn.2316-9133.v23i23p223-239. 
MENESES, U. T. B. de. Musealização das recordações traumáticas: desafios e 
potencialidades. Anais do Museu Paulista: História e Cultura Material, São 
Paulo, v. 26, 2018. 
MENEGUELLO, C. Patrimônio difícil: um conceito incompleto? In: NOGUEIRA, 
A. G. R. (org.). Patrimônio, resistência e direitos: histórias entre trajetórias e 
perspectivas em rede. Vitória: Milfontes, 2022. p. 385–394. 
MESKELL, L. Negative heritage and past mastering in archaeology. 
Anthropological Quarterly, Washington, DC, v. 75, n. 3, p. 557–574, Summer 
2002. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/3318204. Acesso em: 21 jan. 
2025. 
MOUTINHO, M. Sobre o Conceito de Museologia Social. In: Cadernos de 
Sociomuseologia, Lisboa, v.1, n.1, 1993. 
NORA, P. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto 
História, São Paulo, n. 10, p. 7–28, dez. 1993. 

http://fondazionesum.centrica/


 
ARQUITETURA DA DOR 

28                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3935, 2025 

PEREIRA, V. M.; AMARAL, F. D. A. A patrimonialização dos sítios urbanos da 
Chapada Diamantina: as abordagens patrimoniais entre os séculos XX e XXI. 
In: SANT’ANNA, M.; REZENDE, M. A. P. de (org.). Olhares contemporâneos 
sobre arquitetura vernácula/popular. Salvador; Belo Horizonte: EDUFBA; 
Editora UFMG, 2022. p. 243–266. 
POLLAK, M. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, v. 2, n. 3, p. 3–15, 1999. 
REIS, Gabrielle Alves. Os museus de território enquanto estratégia de 
mobilização do patrimônio ambiental e cultural. Revista CPC, São Paulo, v. 16, 
n. 31, p. 69-94, jan./jun. 2021. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1980-
4466.v16i31p69-94. 
RIBEIRO, Isabel Cristina Ferreira. Museus a céu aberto como agentes de 
preservação e valorização do patrimônio cultural: uma análise do papel da 
gestão na transformação da paisagem urbana. Anais do Museu Paulista, São 
Paulo, v. 32, p. 1-25, 2024. DOI: https://doi.org/10.11606/1982-
02672024v32e17. 
REZENDE, M. A. P. de; LOPES, W. G. R. Patrimônio vernáculo no. In: 
CORREIA, M. (org.). Arquitectura de tierra en América Latina. Lisboa: 
Argumentum, 2016. p. 239–252. 
SCHEINER, Tereza Cristina. Repensando o Museu Integral: do conceito às 
práticas. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 7, 
n. 1, p. 15-30, jan.-abr. 2012. 
TUNBRIDGE, J. E.; ASHWORTH, G. J. Dissonant heritage: the management 
of the past as a resource in conflict. London: Belhaven Press, 1996. 
VARINE, H. de. O ecomuseu. Lisboa: Instituto Português de Museus, 2000. 
WILLIAMS, P. Memorial museums: the global rush to commemorate atrocities. 
London: Berg, 2007. 
YOUNG, J. E. The texture of memory: Holocaust memorials and meaning. New 
Haven: Yale University Press, 1994. 
 
 
Carlos Gustavo Nóbrega de Jesus: é graduado, mestre e doutor em História 

(UNESP), pós-doutor em História (UNICAMP), docente do Departamento de Filosofia 

e Ciências Humanas (DFCH) e do Programa de Pós-Graduação em História (PPGH) 

da Universidade Estadual de Santa Cruz-Ilhéus-Bahia. É líder do Grupo de Pesquisa 

(CNPq/UESC): “Patrimônio Cultural, História e Memória: Dimensões Atlânticas e 

Diáspora Africana”, dgp.cnpq.br/dgp/espelhogrupo/9212129543680985. 

 
 

Texto recebido em: 25/07/2025 

Texto aprovado em: 27/11/2025 

 

https://doi.org/10.11606/issn.1980-4466.v16i31p69-94
https://doi.org/10.11606/issn.1980-4466.v16i31p69-94

