
 

 
Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 
DOI: https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3661  
 

   This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License                                                                                

 
 
  

  

O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO 
CULTURAL 
 

BRUTALISM AND CULTURAL 
HERITAGE 
 

Resumo 
Este artigo se caracteriza como um ensaio teórico-
conceitual inserido na produção de uma tese em 
desenvolvimento, vinculada a um Programa de Pós-
graduação em Patrimônio Cultura e Sociedade, em uma 
Universidade do Sul do Brasil. Este ensaio teórico 
conceitual, pretende problematizar o campo do 
patrimônio hodierno a partir de uma perspectiva marcada 
pelas hierarquias produzidas pela subjetividade colonial. 
O tema é abordado na perspectiva do brutalismo, 
referenciado nas proposições de Achille Mbembe (2021), 
focado nas relações do contemporâneo com o político e 
o estético. Configura-se como uma categoria que 
vislumbra o político como domínio de todo e qualquer 
elemento a que se tenta dar forma, daquilo que se torce 
e se modela por atos de demolição seja nas políticas de 
patrimonializações seja na formação de ausências e 
emergências bem como as foraclusões que produziu. 
Atualmente, no Brasil, identificamos concepções de 
patrimônio forjadas e vulneráveis, emperradas na 
burocracia neoliberal, o que lhe confere uma impotência 
quanto aos meios de tecnologização e expansão de 
modo transformador. Isso certamente contribui para a 
inibição das políticas restaurativas e reparadoras, e 
consequentemente práticas mais democratizáveis. Por 
este motivo, este estudo traz o conceito de brutalismo do 
pensador camaronês Achille Mbembe (2021), afinal, o 
patrimônio cultural passa por um processo que cede 
lugar, a um campo cada vez mais submetido ao 
econômico, seja na economia dos corpos como na 
anatomopolítica social.  O poder do patrimônio cultural 
está justamente na potência de deslocamento que lhe é 
inerente, é importante reivindicarmos discussões para 
que possamos construir um patrimônio político e não 
política de Patrimônio.  

Palavras-chave: Patrimônio cultural; Brutalismo; 
Política; Contemporaneidade. 

Abstract 
This article is characterized as a theoretical-conceptual 
essay included in the production of a thesis linked to a 
Graduate Program in Cultural Heritage and Society at a 
University in Southern Brazil. This theoretical-conceptual 
essay aims to problematize the field of contemporary 
heritage from a perspective marked by the hierarchies 
produced by colonial subjectivity. The theme is 
approached from the perspective of brutalism, referenced 
in the propositions of Achille Mbembe (2021), focused on 
the relationships between the contemporary, the political, 
and the aesthetic. It is configured as a category that views 
the political as the domain of any and all elements that 
one attempts to shape, of that which is twisted and 
molded by acts of demolition, whether in heritage policies 
or in the formation of absences and emergencies, as well 
as the foreclosures it has produced. Currently, in Brazil, 
we identify forged and vulnerable conceptions of heritage, 
stuck in neoliberal bureaucracy, which renders it 
powerless in terms of the means of technologization and 
expansion in a transformative way. This certainly 
contributes to the inhibition of restorative and reparative 
policies, and consequently more democratizable 
practices. For this reason, this study introduces the 
concept of brutalism developed by Cameroonian thinker 
Achille Mbembe (2021). After all, cultural heritage 
undergoes a process that gives way to a field increasingly 
subject to economics, whether in the economy of bodies 
or in social anatomopolitics.  The power of cultural 
heritage lies precisely in its inherent potential for 
displacement. It is important that we demand discussions 
so that we can build a political heritage rather than a 
heritage policy. 
 
Keywords: Cultural heritage; Brutalism; Policy; 
Contemporary. 

Ana Cristina Rodrigues Bernardes  
Doutoranda em Patrimônio Cultural e Sociedade 
Universidade da Região de Joinville - Univille 
coletaneamulheriobrasileiro@gmail.com 

Fernando Cesar Sossai  
Professor Doutor  
Universidade da Região de Joinville - Univille 
fernandosossai@gmail.com  
 

https://doi.org/10.5016/pem.v21.e3661


 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

2                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

INTRODUÇÃO 
O pressuposto inicial das reflexões tecidas e propostas é de que o patrimônio 

é um campo disciplinar que não é demarcado disciplinarmente. Atualmente o 

conceito que circunda o campo do patrimônio não é estático, vem sendo 

construído ao longo da história, é importante pensarmos sobre as 

consequências éticas e políticas da governamentalidade patrimonial e ao que 

ela está vinculada, pois, as problematizações acerca desse conceito remetem 

à origem eurocêntrica: pai-patriarcado-patrimônio, como faces da mesma 

moeda. A palavra patrimônio implica uma problemática que contém em si um 

arsenal repressivo e virilista, no qual a masculinização abrange todos os 

domínios, ou seja, "[...] patriarcado e colonialidade formam uma única trama" 

(Mbembe, 2021, p. 125). Teríamos, assim, um patrimônio colonizador? O que 

o discurso que se fabricou sobre ele nos comunica? O que esse discurso revela 

e o que oculta? Se o patrimônio é uma coisa, ele deve ser tomado como a coisa 

que fala e que produz discurso. Mas não qualquer discurso e sim um discurso 

colado falicamente sobre o Brasil. A leitura do discurso tecido sobre o 

patrimônio cultural no Brasil convida a uma analítica baseada em leituras 

políticas para elucidar a problematização: O patrimônio cultural passa por um 

processo de decomposição que cede lugar a um conceito instrumentalizado e 

técnico em detrimento do econômico? 

Na contemporaneidade, há uma intensificação das relações do sujeito com o 

objeto: “somos atravessados pelos objetos e [...] somos trabalhados por eles 

ao mesmo tempo em que os trabalhamos” (Mbembe, 2021, p. 30). Essas 

ponderações enfatizam que há uma dominação da razão, da ciência e da 

tecnologia na vida do sujeito e isso fatalisticamente rebaixa a nossa capacidade 

formadora na mentalidade pública, pois nos mantemos diante de uma 

tendência de extrair o conhecimento de análises simplistas, esvaziadas, 

camuflando teorias disfarçadas. E Mbembe (2021, p. 109) nos comunica ainda 

que, 
[...] para se legitimar, o poder também fabricou, em ampla escala, todo tipo 
de imagens e de figuras, cuja circulação generalizada permitiu naturalizar o 
tratamento que tiveram esses corpos e, portanto, essas pessoas. E o que nos 
dizem essas imagens sobre o ato de subjugar ou colonizar em geral, e as 
ligações entre dominação colonial e dominação masculina genital em 
particular? 

O patrimônio também é um discurso que compõe e atravessa os dispositivos 

de verdade. Como aponta Foucault (2010), a potência de um discurso não está 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

3                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

na argumentação lógica, mas no efeito de verdade que esse pode ter sobre 

nós. 

No ocidente, a noção de patrimônio se configura como europeizada, com base 

em uma relação complexa que, no Brasil, é estruturada por uma neurose 

cultural. Há, portanto, não apenas o mal-estar na cultura, mas também o mal-

estar da cultura. Para Poulot (2009, p. 79), o patrimônio é “forjado pelo 

cosmopolitismo das luzes". Desse modo, "qualquer tipo de patrimônio, tal como 

entendemos atualmente, tem a vocação de encarnar uma identidade em certo 

número de obras ou de lugares" (Poulot, 2009, p. 40). Isso implica em 

(re)conhecer que o patrimônio é um empreendimento não apenas arriscado, 

mas fabricado, porque a multiplicação dos elementos que o compõem - por 

meio das patrimonializações - são resultantes de discursos que formam um 

corpo enquanto tal. Temos, portanto, um discurso constitutivo histórico que 

contém em si uma dimensão ética, estética e política. Quando esse discurso 

também se apresenta como científico, ele produz efeitos na opinião pública, 

tendo decorrências que atingem a eficiência dele, porque está intimamente 

ligado por relações de saber e poder. 

Os problemas que enfrentamos no Brasil acerca do patrimônio são amplos e 

requerem diálogos abrangentes e contínuos, tanto no campo do patrimônio 

material, quanto do imaterial. As representações e significados que o 

patrimônio produz estão constantemente sendo reconfigurados. Isso requer 

sempre uma explicação, pois é uma abordagem que atravessa relações 

complexas e conflitantes. O que tem motivado a simbolização do patrimônio no 

Brasil é justamente a matriz europeia colonial, os jogos de disputas, o que 

inviabiliza políticas de integração, em abordagens que pouco consideram a 

formação histórica. O que tem sido feito neste sentido, tem efeito de atribuição 

de um coletivo para uma coletividade? Quando se faz a crítica de uma razão 

do patrimônio, faz-se a crítica do poder que se exerce sobre ele, pondo-se em 

crise, portanto, os usos perversos e fetichistas de formas simbólicas de criar e 

produzir não apenas pagamentos, mas a sujeição de outras identidades. 

Neste sentido, o propósito deste artigo é problematizar os acúmulos do campo 

do patrimônio cultural, considerando uma filosofia do Patrimônio. A metodologia 

de constituição textual se baseia nas proposições teóricas de Achille Mbembe, 

assinalando aproximações com abordagens de autores do campo do 

patrimônio como Laura Jane Smith e Michael Certeau.  



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

4                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

 

BRUTALISMO E DISCURSO SOBRE PATRIMÔNIO:  ARTICULAÇÕES 
ENTRE ACHILLE MBEMBE E LAURAJANE SMITH 
O discurso sobre o patrimônio se pretende autorizado, como aponta Smith 

(2006); é um discurso que tem um efeito determinante de verdade, e, no Brasil 

já colonizou a própria opinião comum, ou seja, o discurso autorizado do 

patrimônio é perigoso porque está no circuito de formalização de condutas. 

Sendo assim, não precisamos entender a razão do patrimônio para que ele 

tenha um efeito de verdade sobre nós. 

No Brasil, devido às formações históricas, a noção de patrimônio não se dá 

sem atribuições de valores de um coletivo para uma coletividade. 

O patrimônio que está em questão aqui é formado pelo ambiente construído 

pelas sociedades humanas. É sinônimo de patrimônio edificado no espaço 

pelos homens, ele é qualificado segundo suas diversas categorias de 

patrimônio construído, arquitetônico, monumental, urbano e paisagístico, e 

segundo seu modo de inserção na temporalidade, é dito histórico e 

contemporâneo (Choay, 2011, p. 09). 

Laurajane Smith (2006) nos ensina que o discurso do patrimônio é um processo 

que cria e recria; é capaz de estabelecer quem tem poder ou 

responsabilidades; é elástico, fala do passado, do tempo pretérito e tece 

futuros. Estamos diante desse mosaico estruturado de discurso, que não se 

refere apenas a conceitos, mas também aos espaços nos quais se encontram 

potenciais denunciadores das modalidades de gozo da sociedade ocidental. 

Esse gozo tem face excludente, pois  

[...] há um discurso ocidental dominante sobre o patrimônio, que eu chamo 
de discurso autorizado do patrimônio que trabalha para naturalizar uma série 
de pressupostos sobre a natureza e sobre o significado do patrimônio (Smith, 
2006, p. 5). 

Neste sentido, como apontam Michels, Gusso e Bandeira (2021, p. 53) “[...] os 

patrimônios preservam parte da história humana [...]". Resta-nos perguntar o 

que isso nos mostra e o que isso oculta, pois se os patrimônios preservam 

'parte' da história, qual parte é visualizada e qual parte é omitida? 

Por isso, faz-se importante uma análise de como o discurso do patrimônio é 

formado, quais narrativas são construídas e, portanto, legitimadas e 

macadamizadas. Essa compreensão sobre os modos de macadamização do 

discurso do patrimônio sobre uma determinada população e seus bens, ou seja, 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

5                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

a expressão macadamização do discurso foi pensada propositalmente como 

um elemento para fazer convergir com a ideia do brutalismo. A brutalização 

também consiste em fazer rupturas no sentido de “[...] operar cortes que nos 

permitam desenhar um fresco, formular perguntas de formas diferentes e acima 

de tudo ter palavras a dizer sobre a característica dessa época” (Mbembe, 

2021, p. 10). No Brasil, por exemplo, há múltiplas identidades que proclamam 

pelo reconhecimento. 

O brutalismo é abordado por Mbembe (2021) como o domínio de todo e 

qualquer elemento que se modela por atos de demolição: “[...] é no ponto de 

interseção entre imaterial, corporalidade e materiais que o brutalismo deve ser 

situado” (Mbembe, 2021, p. 30). O conceito que se tem sobre patrimônio 

cultural não se reduz ao mundo dos símbolos, da linguagem, “[...] seu ponto de 

intervenção é a área material enquanto região do vivo […] é o bruto que se 

submete aos processos metamórficos de pressão, de esmagamento, de 

tumulto, incisão, dissecção e até de mutilação” (Mbembe, 2021, p. 8). Sendo 

assim, o bruto age nas capilaridades daquilo que ele brutaliza. O conceito de 

patrimônio cultural não é estático e o discurso que se tece sobre ele também 

se faz autorizado, pois se dá a partir de nossas concepções de verdades que 

são tensionadas de acordo com a organização mental de nossa época, de um 

passado que não passou. É expressão de modos conscientes e inconscientes 

resultantes das relações de poder e da arte de governar. Poulot (2009, p. 26) 

destaca que: 

O patrimônio no sentido ‘legal’ surgiu com as legislações nacionais do século 
XIX, legislações que lhe garantiram um destino específico no meio de todas 
as manifestações sociais dos objetos. Aliás, tal postura foi assumida em nome 
do povo como destinatário emitente e ao mesmo tempo derradeiro 
responsável por essa herança. 

No contexto histórico do Brasil, vem sendo feita, a partir da década de 80, 

renovada historiografia não apenas da escravidão, mas dos sintomas dela; uma 

historiografia relativa aos modos de vida dos trabalhadores urbanos, das 

mulheres, da condição do trabalho infantil no sentido de dar visibilidade a essas 

vidas, politizando-as (Marins, 2022). Se o patrimônio não mantiver um caráter 

transgressivo, ele estará dentro do institucionalizado; contudo, o patrimônio não 

tem forma, ele ganha forma. É nesse sentido que, em consonância com Smith 

(2006), o patrimônio não existe, o que não quer dizer que o discurso sobre ele 

não exista. O que se quer pontuar é que não haveria significante que o definisse 

como todo, uma vez que sempre haverá discursos que possam descortinar 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

6                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

representações lógicas e dominantes. Em outras palavras, é importante romper 

com aquilo que Smith (2006) denomina como 'discurso autorizado do 

patrimônio', fazendo emergir novas práticas sociais, outras formas de 

resistência, pois se o poder é criativo, a resistência como poder também precisa 

ser. E se a resistência fica apenas no polo do combate, ela já perde a potência 

(Butler, 2017). 

Para Sossai e Coelho (2018, p. 120): 

Isso nos dá pistas para problematizar os atos e discursos que, atualmente, 
visam aproximar ou desvincular o patrimônio de finalidades turísticas e 
urbanísticas. Por um lado, observamos que projetos turísticos ou de 
intervenção urbana que mobilizam o patrimônio como recurso presente e 
disponível para alcançar objetivos econômicos, mercadológicos ou até 
mesmo de desenvolvimento local, operam com ideias vagas e imprecisas 
sobre o que constitui como patrimônio, os valores a ele atribuídos quando, 
por quem, para quem, e para que foi inventado. 

É nesta perspectiva que novos discursos apontam para novos sentidos, 

urgências e emergências diante de conquistas políticas que cimentaram 

privilégios, que tanto hierarquizam de forma assimétricas grupos sociais e 

desequilibraram conquistas políticas de classe, gênero, etnias e diferenças 

regionais: “esse discurso autorreferencial, delineia e naturaliza determinadas 

narrativas e experiências culturais e sociais, geralmente ligadas a ideias de 

nação e de nacionalismo” (Smith, 2006, p. 6). Neste ínterim, cabem as 

ponderações de Galeano (2010, p, 373): "Como sempre, quando um Estado se 

torna dono da principal riqueza de um país, convém perguntar quem é dono do 

Estado". 

No Brasil, toda a hierarquização consistiu em uma “[...] profunda síndrome de 

exaustão das nossas capacidades orgânicas” (Mbembe, 2018, p. 11). A prática 

de exercício do poder consistiu na demolição de seres, de coisas e de sonhos. 

Mas agora também age sobre aquilo que foi quebrado e comido pela ferrugem. 

Então, que ressuscitem os mortos, porque a estratégia do poder é formar 

corpos, para excluí-los no futuro, dizer que são desviantes; o econômico age 

neste desmonte, cria, brutaliza e recria: “o derradeiro projeto do brutalismo é 

transformar a humanidade em matéria e energia” (Mbembe, 2021, p. 15). O 

enfrentamento requer uma atenção ativa aos espaços em que as políticas 

públicas operam, tanto no âmbito das revisões étnicos raciais quanto no âmbito 

da gestão, porque:  

 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

7                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

Refletir sobre as resistências que afetam e constroem o campo patrimonial 
implica também em resistir à sedução de fazer apologia das conquistas 
obtidas, algo quase irresistível diante de um quadro contemporâneo 
largamente desanimador, em que instituições como as universidades, órgãos 
de fenômenos à pesquisa, programas de incentivo à cultura e o patrimônio e 
o próprio órgãos patrimoniais são fragilizados, mediante corte sucessivo de 
verbas, de quadros de pessoal, de competências e atribuições (Marins, 2022, 
p. 33). 

Acrescentando ainda que:  

Chegou a hora da forja e do martelo, das brasas e da bigorna, e o ferreiro é 
provavelmente o último avatar dos grandes sujeitos históricos. Está em curso 
um vasto empreendimento de ocupação de territórios, de controle sobre os 
corpos e o imaginários, de desmontagem, abandono e demolição (Mbembe, 
2021, p. 14). 

No cerne destes questionamentos está a importância destes impactos sobre a 

vida psíquica do sujeito, 

Ora, os estragos e as lesões causados por tais transformações não são 
acidentes nem simples danos colaterais. Se de facto, a humanidade se 
transformou numa força geológica, então, não podemos continuar a falar de 
história como tal. Toda história passa a ser de agora em diante, por definição, 
geo-histórica, incluindo a história do poder (Mbembe, 2021, p. 10). 

O discurso sobre o patrimônio não passará impune às condições de 

engendramento das transmutações da biosfera e da tecnosfera. No entanto, 

ainda estamos fortemente vinculados ao mito do século XIX, o mito da raça. 

Hegel (apud Mbembe, 2021, p. 218) defendia que, em cada época da história, 

havia apenas uma nação, um povo e “[...] um único representante do verdadeiro 

espírito do mundo e que tinha o direito, como tal, de governar todos os outros”. 

Ora, não é disso que tratam os projetos futurísticos do nosso Brasil, 

privilegiando projetos culturais que gerem valor econômico? Mas quais projetos 

culturais geram valor econômico? E o que eles comunicam? Em todo caso, 

ainda que façamos uma importante historiografia a fim de fazer emergir 

identidades não ouvidas, se não reconhecermos a dívida histórica com elas, 

poderemos fazer uma abordagem apenas contabilística. 

Em tempos de nervosismo moderno, a impressão neoliberal sobre a nossa 

estrutura simbólica mobiliza-nos a certas modalidades de gozo que se 

alimentam da fantasia de onipotência. A objetalização do discurso autorizado 

tende a se fundir por meio de técnicas gerenciais e ganha materialidade porque 

há quem a consuma.  

Estamos cada vez mais diante de uma necessidade de reflexões untuosas de 

modo a perceber que fios tecem esse cruzamento no cotidiano das cidades, 

que se tornam objetos orquestrados e modulados por agentes isolados. Há 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

8                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

uma transmissão silenciosa apontada por Sossai e Coelho (2018, p. 28) que se 

articula "[...] pela permutação desses usos que vem se configurando e 

renovando o poder dos patrimônios e de suas funções na contemporaneidade". 

Hodiernamente, o que podemos compreender é que se trata de um discurso 

vulnerável, dadas as macadamizações históricas. 

LEITURA POLÍTICA DA CIDADE: APROXIMAÇÕES ENTRE ACHILLE 
MBEMBE E MICHEL DE CERTEAU 

"Todas as mágoas são suportáveis se as 
colocamos em uma estória ou contamos uma 
estória sobre elas" (Isak Dinesen) 

Algumas questões têm se colocado na contemporaneidade como o conceito 

brutalismo trazido por Achille Mbembe (2021). Proposições que nos fazem 

pensar sobre como o desenvolvimento simbólico de nossas cidades tem sido 

orientado, modulado e instruído com base em práticas assimétricas, não 

apenas de um rosto ou de um corpo, mas de uma estrutura simbólica 

europeizada, que se configura como peça na engrenagem da maquinaria 

neoliberal. Isso não implica somente em uma orquestração selvagem do corpo, 

como aponta Certeau (2014), mas sim na dimensão simbólica do sujeito. No 

entanto, quais seriam as consequências psíquicas disso? 

Neste sentido, Certeau (2014) indica como o conceito de brutalismo também 

se expressa a partir das analíticas propostas por ele, por meio de pensamentos 

que remetem à brutalização do sentido e, com isso, notamos convergências 

com o pensamento de Achille Mbembe: os lugares estratificados, o tempo 

acidentado e o perecível. Para Certeau (2014), vivemos em excesso com o 

perecível, essa obsessão que temos de deglutir o tempo, como se tivéssemos 

a necessidade de uma antropofagia, tanto no sentido de rentabilizá-lo como de 

acumulá-lo. Introjetamos o tempo e nosso corpo não somente se inscreve, mas 

padece, ou seja, vida e morte se inscrevem: 

Quanto mais fácil se tornar a vida em uma sociedade de consumidores ou de 
trabalhadores, mais difícil será preservar a consciência das exigências da 
necessidade que a compele, mesmo quando a dor e o esforço, as 
manifestações externas da necessidade, são quase imperceptíveis. O perigo 
é que tal sociedade deslumbrada pela abundância de sua crescente 
fertilidade e presa ao suave funcionamento de um processo interminável, já 
não seria capaz de reconhecer a sua própria futilidade (Arendt, 2010, p. 67). 

Para Certeau (2014), esses movimentos históricos que experimentamos fazem 

deslocamentos naquilo que está recalcado em nós. Ele nos oferece em seus 

textos um breve vocabulário psicanalítico, e cita, ainda que de forma superficial, 

o pai da psicanálise - Freud. Contudo, podemos pensar que esses movimentos 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

9                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

históricos, de modo geral, têm contribuído muito mais para uma vitória da 

pulsão de morte ao nos oferecer uma realidade dicotômica por meio das 

cidades: "[...] seria deixar a seus habitantes apenas os pedaços de uma 

programação feita pelo poder do outro e alterada pelo acontecimento" 

(Certeau, 2014, p. 281). 

Outro aspecto interessante é que o Brasil é uma nação cujo crescimento se 

deu não somente sob a hierarquização de pessoas, mas pelo consumo 

desenfreado de seres humanos que foram levados à exaustão como forma de 

trabalho. O Brasil tem um rastro histórico notável atrás de si, cresceu 

sequestrando pessoas, extraviando pessoas, exterminando dialetos. Isso se 

estendeu a determinadas populações e, a longo prazo, resultou em um país 

melancólico, com lutos, traumas e uma dívida histórica com o povo. Lembrando 

que:  
[...] a legitimidade do patrimônio também é alcançada por esquecimentos e 
até mesmos apagamentos da historicidade de sua instauração. Isso quer 
dizer que em novas circunstâncias, e a cada nova circunstância, o patrimônio 
se torna ele próprio circunstancial, isto é aberto a novos critérios e interesses 
para determinar e alterar fins e funções (Sossai; Coelho, 2018, p. 04). 

Se temos uma legitimidade do patrimônio atingida pela ambivalência entre 

hipervisibilidade e apagamos, esses podem ser indícios de que circunstâncias 

novas se arquitetam? Ao se tornar, na instauração circunstancial, o que isso 

oculta e o que isso comunica?  

O nosso lugar de nascimento, porém, não marca o conjunto de nossas 
origens e pertenças, a pertença não é uma questão exclusivamente territorial. 
Em muitos aspectos, é uma questão de aceitação e de reconhecimento. 
Pressupõe que outros nos admitam entre eles (Mbembe, 2021, p 191). 

No entanto, historicamente como se deu o aspecto da aceitação e do 

reconhecimento de determinadas populações? E quais as consequências 

psíquicas disso? Ao recorrer autores brasileiros como Gilberto Freyre (2003, p. 

551), retiramos o recorte:  "[...] o português, já de si melancólico, deu no Brasil 

para sorumbático, tristonho, e do caboclo nem se fala: calado, desconfiado, 

quase um doente na sua tristeza". 

Para Freud (2008), há um estado diferenciado na melancolia. No entanto, não 

queremos com essa referência fazer equivalência à depressão, pois essa é 

marcada por diagnósticos psiquiátricos, por causas muito mais somáticas do 

que psicogênicas. Usaremos textualmente a palavra melancolia. O luto 

geralmente é a reação à perda de uma pessoa querida; seria uma reação à 

perda, ou uma abstração da ideia de perda e, em algumas pessoas, o luto 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

10                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

acaba se transformando em melancolia. Freud (2008) afirma que a melancolia 

se trata de um desânimo doloroso, uma suspensão do interesse pelo mundo 

externo, que se expressa pela perda da capacidade de amar, inibição da 

capacidade de realizar coisas e rebaixamento do sentimento em si, e uma 

notória dificuldade em investir libidinalmente em objetos externos.  

Portanto, o que distingue a melancolia do luto é que o luto está associado a 

uma aguda consciência do que foi perdido e do que se perdeu junto com o 

objeto querido. O luto seria algo normal da condição de qualquer humano e que 

opera fundamentalmente ao nível da consciência porque sabemos quem 

perdemos e o que perdemos. Diferentemente, na melancolia, o sujeito não 

consegue discernir com nitidez o que perdeu, ele pode saber quem perdeu, 

mas não o que perdeu com isso; ou seja, o que ele perdeu dele mesmo fica em 

suspenso. Podemos dizer que o luto está mais ligado ao consciente e a 

melancolia ao inconsciente. Enquanto nação perpassada pelos modelos 

operativos coloniais, em uma nação que foi encoberta, gerenciada por 

apagamentos, o que perdemos? Como vamos restituir o sentido? Segundo 

Freud (2008), a melancolia implica na perda desconhecida que culmina em um 

importante empobrecimento do eu, ou seja, quem somos? Quem escreveu 

nossa historiografia? Na contemporaneidade nos esbarramos com a 

aceleração, e isso contribui para a precariedade simbólica. Neste sentido, são 

importantes as reflexões de Nora (2012, p. 08): 

O que o fenômeno acaba de nos revelar bruscamente, é toda a distância entre 
a memória verdadeira, social, intocada, aquela cujas sociedades ditas 
primitivas, ou arcaicas, representam o modelo e guardam consigo o segredo 
- a história que é o que nossas sociedades condenadas ao esquecimento 
fazem do passado, porque levadas pelas mudanças, entre uma memória 
integrada, ditatorial e inconsciente de si mesma, organizadora e toda 
poderosa, espontaneamente atualizadora, uma memória sem passado que 
reconduz eternamente a herança [...] esse arrancar da memória sob impulso 
conquistador e erradicador da história tem como que um efeito de revelação 
[...] deste que haja rastro, distância, mediação não estamos mais dentro da 
verdadeira memória, mas dentro da história.  

Em diversas situações, nós, brasileiros, acabamos por perder essa função 

crítica de pertencimento e só podemos reconhecer o que perdemos porque 

pensamos, mas não somos levados a pensar sobre o que perdemos enquanto 

nação, o que perdemos de nossa história e como ela ainda é contada de forma 

esquartejada. Em termos de patrimônio, o que ele nos comunica? O que ele 

nos conta? Somos de fato herdeiros desse patrimônio que se construiu? Quem 

foi o pai que transmitiu um patrimônio para alguns filhos e para outros não? 

Nesse sentido, Certeau (2014, p. 280) problematiza: "[...] esses tempos 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

11                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

construídos pelos discursos se apresentam na realidade quebrados e aos 

solavancos". 

Somos um país melancólico porque enquanto nação não elaboramos o luto 

intenso e profundo do trauma colonial, que levou muitos de nós a ter uma 

relação estratificada com o meio que pouco diz de nós. O trabalho de 

elaboração de nossa história não seria feito de fora do mundo dos afetos, seria 

tecendo e estabelecimento fios. O trabalho de melancolia seria de elaboração 

lenta, na qual a razão aparece, porque se trabalha criticamente. Talvez, o fato 

de enquanto universidade estarmos estudando o decolonial, e apesar de 

encontrarmos grandes dificuldades nesses espaços para definições que são 

desnecessárias, seria uma tentativa egóica de realizar o imenso e profundo luto 

que nossos ancestrais nos transmitiram. Para Mbembe (2021, p. 192), 
As origens não serão certamente insignificantes. Mas, enquanto 
acontecimentos fortuitos, não constituem o essencial. O essencial está no 
trajeto, isto é, no percurso e na travessia de um lugar a outro, no modo de 
abrir a passagem de um extremo ao outro da existência, ao longo da vida. 
Essa passagem desdobra-se no próprio movimento e no decurso dos 
encontros. 

Nossos lutos foram também colonizados e se transmitiram de forma silenciosa 

diante das inúmeras tentativas sociais de negligenciar ou apagar o trauma 

histórico; tentativas de não resolução das violências cometidas contra as 

populações originárias, afro-indígenas e afrodescendentes. De outro modo, 

nossos lutos constroem estruturas que nos adoecem. Basta ver os modos 

como muitas cidades são pensadas. No Brasil, grande parte das cidades 

litorâneas se tornaram objeto de gozo de alguns, seja como receptáculo de 

férias e veraneios, seja como desejo hipocondríaco imobiliário. A analítica 

desses sintomas nos expõe à veia aberta das desigualdades em nome daquilo 

que aprendemos a denominar como progresso, pois "[...] o tempo dos lugares, 

é esse momento preciso onde desaparece um imenso capital que nós vivíamos 

na intimidade de uma memória, para só viver sob o olhar de uma história 

reconstituída" (Nora, 2012, p. 12). 

Nesse sentido, Certeau (2014) nos alerta de que temos uma política da leitura 

da cidade e não uma leitura política dela. Isso implica em dizer que há uma 

lacuna de consciência entre um e outro: "o tempo acidentado aparece somente 

como a noite que constitui um acidente e uma lacuna na produção" (Certeau, 

2014, p. 280). Neste sentido, dialoga com Mbembe (2021, p 202): 

 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

12                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

Tal comunidade, nem república nem democracia, existem, a priori, essências 
abstratas e imutáveis em nome das quais as pessoas se dispõem a matar ou, 
pelo contrário, a arriscar a vida. Tal concepção da comunidade, da república 
e da democracia, afigurar-se-ia puramente ideológica. Fora das lutas sociais 
efetivas, a república, a comunidade e a democracia não significam 
absolutamente nada (Mbembe, 2021, p 202). 

Por que nossos sentidos passam por uma certa educação? O que significa a 

brutalização dos sentidos em nossa relação com a cidade? Como temos sido 

educados para vê-la, senti-la e experimentá-la? Como ela nos vê? Como a 

vemos? Diríamos, portanto, que a linguagem do poder se expressa na cidade 

e, como poder, incita, cria e produz subjetividades, tornando-se angustiante 

porque fabrica a própria sujeição, conforme nos diz Butler (2017). Deste modo, 

“vemos cada vez menos o que nos é dado a ver e cada vez mais o que 

queremos ver a todo custo, mesmo que aquilo que desejamos ver a todo custo 

não corresponda a uma realidade de origem” (Mbembe, 2021, p. 77). 

No Brasil, isso se expressa de forma sintomática, isso não se dá de forma 

ingênua, foi construído e fabricado sobre nós e não para nós: "as revoluções 

históricas, as mutações econômicas, os caldeamentos demográficos aí se 

estratificam. Os discursos legíveis que antigamente os articulavam 

desaparecem, ocultos nos costumes, nos ritos e práticas espaciais" (Certeau, 

2014, p. 279). 

Como indaga Galeano (2010, p. 376) "O abismo que na América Latina se 

aprofunda entre o bem-estar de poucos e a desgraça de muitos é infinitamente 

maior do que na Europa ou nos Estados Unidos. Por isso, são muto mais 

ferozes os métodos necessários para a sua conservação". A racionalidade 

neoliberal inventa um cotidiano e nos conduz a anestesiar o mal-estar. O que 

se fabrica no Brasil são firmas de imaginário, revestido de cinismo, sendo que 

tudo tem uma intencionalidade que mascara os modelos operativos coloniais: 

"todavia sobre a escritura fabricadora e universal da tecnologia subsistem 

lugares opacos e teimosos" (Certeau, 2014, p. 279). 

A partir do momento em que boa parte das cidades litorâneas se tornou 
refúgio de férias e veraneio, houve o início da especulação imobiliária [...] na 
busca pelos melhores lugares, sempre o mais próximo da areia da praia [...]. 
Essa voracidade com relação à procura desenfreada do melhor local faz com 
que o poder econômico [...]. Afinal, onde antes se observava um local 
ocupado principalmente por pescadores e suas casas e canoas, hoje se nota 
que essas ocupações foram transformadas em áreas privativas com casas, 
mansões e condomínios luxuosos circundados por muros altos que impedem 
totalmente o acesso físico e a vista das margens e das águas [...] (Michels, 
Bandeira; Carelli, 2021, p 25). 

 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

13                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

Entretanto, nos faz pensar: como temos sido orientados a um ideal de eu a 

partir do que as cidades nos comunicam? Sabemos que a cidade é um grande 

tecido vivo, um corpo, mas um corpo além de organismo. Como nos 

relacionamos com isso? Passamos pela cidade ou a cidade passa por nós? 

Aprendemos a incorporar as percepções dominantes da cidade: “[...] esses 

tempos construídos pelo discurso se apresentam na realidade quebrados e aos 

solavancos” (Certeau, 2014, p. 280). 

Isso implica não somente na perda de lugar, mas contribui a formar grupos 

identificatórios alienantes, onde a morte é fabricada e fatalisticamente se torna 

condição para o estabelecimento de vida; mas de qual vida? É difícil deglutir 

esse aspecto tão paradoxal que ao falar de vida estamos falando de morte e 

vice-versa, como nos diz Certeau: "a transmissão do capital e o seu progresso 

são garantidos por um testamento, sempre assinado por um morto" (Certeau, 

2014, p. 273). 
Em nossas terras, a indústria do terror, como qualquer outra, pago caro o 
Know- how estrangeiro. Compara-se e se aplica, em grande escala, a 
tecnologia norte- americana da repressão, ensaiada nos quatro pontos 
cardeais do planeta. Mas seria injusto não reconhecer certa capacidade 
criadora, nesse campo de atividades, das classes dominantes latino-
americanas. Nossas burguesias não foram capazes de um desenvolvimento 
econômico independente, e suas tentativas de criação de uma indústria 
nacional não passaram de um voo de galinha, curto e baixo. Ao longo do 
nosso processo histórico, os donos do poder deram também sobradas provas 
de sua falta de imaginação política e de sua esterilidade cultural (Galeano, 
2010, p 392). 

Daí a importância de deslocar a questão de patrimônio, por meio da análise 

das proposições existentes nesse campo, buscando compreender quais 

saberes se configuram como emergências, pois o Patrimônio é deslocamento, 

não se prende a uma teoria, muito menos a conceitos fixos.  

Achille Mbembe nos diz que a arquitetura é política, ou seja, a urbanização é 

política; são forças, e atos de demolição e, nesse caso, a política é uma 

aparelhagem de múltiplas práticas instrumentais; é um trabalho de montagem, 

de organização, que dá forma e redistribui ao mesmo tempo, um conjunto que 

age sobre os corpos vivos. Neste sentido, “[...] toda 'renovação' urbana dá 

preferência à tabula rasa em cima da qual vai reescrever em cimento a 

composição feita no laboratório à base de necessidades distintas às quais quer 

dar respostas funcionais” (Certeau, 2014, p. 279). 

O estudo dos lugares, como diz Nora (2012, p. 12) "[...] encontra-se, assim, na 

encruzilhada de dois movimentos que lhe dão hoje [...] de um lado um 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

14                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

movimento puramente historiográfico, o momento de um retorno reflexivo da 

história sobre si mesma, de outro lado, um movimento propriamente histórico". 

Diante do exposto, cabe-nos problematizar: no Brasil, qual o romance histórico 

que construímos para nós? O excesso patológico do tradicionalismo que se 

expressa por meio da intencionalidade patrimonial e acaba por nos oferecer 

uma realidade esvaziada de substância, tanto a nostalgia de um passado 

forjado e construído quanto a de um passado apagado. "Por isso, os 

patrimônios devem ser tomados não como pontos de partida para explicar as 

ações e intenções que os constituíram, mas como efeitos dessas ações e 

intenções" (Sossai e Coelho, 2018, p. 04). De outra forma, pensando em um 

diagnóstico social, vemos a dopagem nas formas de paralisação por meio de 

um patrimônio negativo que, no Brasil, são constantemente apagados, quando 

não muito “rasurados do discurso público, em função de não disporem de 

coletivos humanos com força política para patrimonializá-los” (Soares; 

Campos; Lanari, 2021, p. 174). Há um desejo histórico que deseja ser satisfeito. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
No Brasil, o patrimônio, enquanto tal, requer uma discussão mais aprofundada 

e que demanda trocas políticas. Evidencia-se a necessidade de confrontar o 

discurso autorizado do patrimônio, um discurso que se pretende dominante, 

que atua em defesa e manutenção psíquica de um ideal de eu, cuja simbólica 

deve se acoplar. O discurso autorizado do patrimônio está a serviço de uma 

dopagem, assim como está a medicalização da vida.  

Qual o ideal do eu, cujo discurso autorizado quer legitimar? Supõe-se, o ideal 

do eu europeizado, que repete não somente a colonização do saber, mas os 

modelos operativos de gozo colonial sobre nós, ou seja, quando um 

determinado discurso se apresenta científico ele produz efeitos na opinião 

comum, no senso comum, é quando na perspectiva das relações entre saber e 

poder atinge o máximo de sua eficiência, é quando transforma a percepção 

social de um problema na sua própria percepção. Faz-se importante questionar 

esse discurso autorizado sobre o patrimônio, cuja legitimidade científica é 

questionada, mas que tem efeitos de verdade a ponto de colonizar a própria 

opinião comum. 

Como consequência psíquica, apontamos para a dessimbolização, uma 

espécie de perda ou precariedade simbólica, assim como o registro simbólico 

instituído pela entrada do sujeito na cultura. Ou seja, para tamponar a própria 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

15                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

falta de identificação ou sua incompletude, o discurso autorizado promete um 

solo firme por parte de sua instrumentalização das identificações. No polo 

identificatório está, portanto, a potente inclinação com funções e grupos sociais, 

ideias. Ou seja, temos a manipulação destas identificações que são ideais 

extremamente voláteis que nos colocam em intenso movimento porque estão 

sempre muito abertos a reformulações. Em outras palavras, essa constante 

exploração do sujeito em ter que ser altamente flexível às mudanças e 

passamos a consumir discursos. No entanto, como este discurso autorizado 

opera na economia psíquica? Quais resistências possíveis? 

É importante não apenas despertar a consciência patrimonial, mas que haja 

um coletivo que escute tal consciência. Poderíamos dizer que o patrimônio é o 

sintoma de uma nação; é, pois, o inconsciente de uma nação, de como ela foi 

construída. Patrimônio é, pois o sintoma do Estado, o patrimônio é, pois, o 

inconsciente do povo. A relação entre discurso autorizado sobre o patrimônio e 

verdade, inclusive no plano teórico, tem efeitos estéticos, éticos e políticos. O 

discurso autorizado tem um ideal do eu que procura legitimar em uma 

estratégia de identidade, que também é formada por fatores políticos. Pode-se, 

portanto, fazer uso dessa estratégia. 

Neste sentido, trabalhamos com a ideia de luta em Foucault (2010). Para 

Foucault a luta, é sempre no sentido de resolver um problema imediato, e pouco 

se restringe a resolver uma homeostase futura, mas sim combater inimigos 

imediatos. Qual o inimigo imediato que teríamos? De outro modo temos as 

especificidades das lutas, são sempre  

lutas que afirmam o direito à diferença. Estamos diante de uma nova ideia de 

político, ou seja, de que o cotidiano é político e que há política onde pensamos 

que não há. Somos marcados, portanto, por uma definição clássica de política. 

Essas lutas colocam em questão o estatuto do indivíduo e a sociedade 

capitalista, e o que significa colocar em questão este estatuto? 

Seria de afirmar as diferenças, acolhê-las e reconhecê-las, ou seja, eu não me 

enquadro nisso, mas não sou patológico. Mas este é apenas um aspecto, é 

preciso combater aquilo que possa isolá-lo que sua participação na vida social 

não seja anulada, evitando a cisão da vida comunitária, de evitar constranger 

o indivíduo a se voltar contra ele mesmo, se aferrando a sua identidade própria, 

por isso devemos pensar não em uma política da identidade, mas sim, 

identidade em política. 



 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

16                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

O que podemos aprender com Foucault é que a afirmação tanto de uma 

singularidade, como uma diferença se trata de uma afirmação necessária, e, 

portanto, de uma diferença necessária, mas que não pode significar em um 

corte drástico na relação com os outros. Ou seja, que a singularidade tenha 

espaço na vida pública. Mas para que isso aconteça, se faz necessário, 

perceber o que está em jogo em relação ao patrimônio, e as políticas atuais de 

urbanização que tenta aferrar uma identidade específica, porque essa questão 

de um ideal de eu europeizado serve para afirmar uma identidade específica, 

e que isso está a serviço de uma de um governamento pela individualização. 

Outra luta importante é sobre os privilégios do saber, contra o saber. O que está 

em jogo é como o saber circula e funciona na sua relação de poder na vida de 

uma cidade. No entanto, todas as formas de lutas giram em torno de: quem 

somos nós? Hoje talvez nossa maior luta séria seja sobre o processo de 

individualização que aconteceu no neoliberalismo, porque ele renova a 

concepção de indivíduo. 

REFERÊNCIAS  
ARENDT, Hannah. Da revolução. São Paulo: Ática, 1990. 

BUTLER, Judith. A vida psíquica do poder: teorias da sujeição. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2017. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. 22 ed. Petrópolis: Vozes, 2014. 

CHOAY, Françoise. O patrimônio em questão: antologia para um combate. São 
Paulo: Fino Traço, 2011.  

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família brasileira sob o 
regime de economia patriarcal. 48. ed,. São Paulo: Global, 2003, p.551. 

FREUD, Sigmund. Luto e melancolia: à sombra do espetáculo. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2008. 

FOUCAULT, Michel. O nascimento da biopolítica. Lisboa: Edições 70, 2010. 

GALEANO, Eduardo. As veias abertas da américa latina. Porto Alegre: L&PM, 
2010. 

INFOARQUITETURA. Macadame. Disponível em: 
https://infoarquitetura.wordpress.com/2013/02/27/macadame/. Acesso em mar. 2024. 

MARINS, Paulo Cesar Garcez. Entre resistências: dilemas e desafios para a 
democratização das práticas patrimoniais no Brasil contemporâneo. In: NOGUEIRA, 
Antônio Gilberto Ramos. (org.). Patrimônio, resistência e direitos: histórias entre 
trajetórias e perspectivas em rede. Vitória: Milfontes, 2022. p. 27-41. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2018.  

MBEMBE, Achille. Brutalismo. Lisboa: Antígona, 2021. 

 

 

https://infoarquitetura.wordpress.com/2013/02/27/macadame/


 
O BRUTALISMO E O PATRIMÔNIO CULTURAL 

 
 

17                                                                  Revista Patrimônio e Memória | v.21, e3661, 2025 

MICHELS, Michele; GUSSO, Luana de Carvalho Silva; BANDEIRA, Dione da Rocha. 
A proteção jurídica do patrimônio arqueológico brasileiro: o caso dos sambaquis na 
cidade de Joinville. In: GUSSO, Luana de Carvalho Silva; MEIRA, Roberta Barros; 
CARELLI, Mariluci Neis (org.). Direito e patrimônio cultural. Joinville: Editora 
Univille, 2021. 

NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. [Trad. Yara Aun 
Khoury]. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de 
História, [s.l.], v.10., [2012]. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101. Acesso em abr. 2024. 

POULOT, Dominique. Uma história do patrimônio no Ocidente, séculos XVIII-XIX: 
do monumento aos valores. [Trad. Guilherme João de Freiras Teixeira. São Paulo: 
Estação Liberdade, 2009. 

SMITH, Laurajane. Uses of heritage. Trad. Diego Finder Machado. London, New 
York: Routledge, 2006. 

SOARES, Inês Virgínia P.; CAMPOS, Yussef D. S.; LANARI, Raul A. O. (orgs.). 
Patrimônio imaterial e políticas públicas no Brasil: trajetórias e desafios. Belo 
Horizonte: Letramento, 2021.  

SOSSAI, Fernando Cesar; COELHO, Ilanil. Patrimônio cultural e turismo: tensões 
contemporâneas. Anos 90, Porto Alegre, v. 25, n. 48, p. 117-150, dez. 2018. DOI: 
https://doi.org/10.22456/1983-201X.81665 . 

 
Ana Cristina Rodrigues Bernardes: Psicanalista, Doutoranda em Patrimônio Cultural 

e Sociedade pela Universidade da Região de Joinville (Univille), Joinville - SC. Mestre 

em Educação (Univille). Especialista em Psicologia e Práticas Clínicas: Perspectivas 

Atuais (ACE) e Graduada em Psicologia (ACE). Pesquisadora membro do Grupo de 

Estudos em Educação, História e Políticas, na Univille. 

Fernando Cesar Sossai: Doutor em Educação (UDESC). Licenciado em História 

(Univille). Na Univille, atua como docente, pesquisador, extensionista e gestor no curso 

de História, PPGE, PPGPCS, Centro Memorial e Laboratório de História Oral. 

Coordenador Institucional do Programa de Bolsas de Iniciação à Docência 
(PIBID/CAPES-Univille). Coordena o Grupo de Estudos em Educação, História e 

Políticas. 

 

Texto recebido em: 14/04/2025 

Texto aprovado em: 13/08/2025 

https://revistas.pucsp.br/index.php/revph/article/view/12101
https://doi.org/10.22456/1983-201X.81665

